Estudios/
Investigaciones

EDICIONES
DELAFAHCE

F HCE UNIVERSIDAD I d I H C Investigagones on
a A NACIONAL Humanidades y

FACULTAD DE HUMANIDADES Y DE LA PLATA Al Sociales
CIENCIAS DE LA EDUCACION w‘




Imagen, verdad, tiempo

Dilemas sobre la expresion

Silvia Solas

(coordinadora)

FaHCE

FACULTAD DE HUMANIDADES Y
CIENCIAS DE LA EDUCACION

f = Instituto de
W UNIVERSIDAD Investigaciones en
NACIONAL Humanidades y
A6 DE LA PLATA Bt Ciencias Sociales
o | @

2025




Esta publicacion ha sido sometida a evaluaciéon interna y externa or-
ganizada por la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacién
de la Universidad Nacional de La Plata.

Diseno: Federico Banzato

Diseno de tapa: Sara Guitelman

Imagen de tapa: Jorge Daniel Battista. (2023). Hiroshige en el Manso
6leo sobre cartén entelado (6leo sobre carton entelado)

Editor por Ediciones de la FaHCE: Juan Pablo Carrera

Queda hecho el depdsito que marca la ley 11.723
©2025 Universidad Nacional de La Plata

ISBN 978-950-34-2607-4
Coleccién Estudios/Investigaciones, 96

Cita sugerida: Solas, S. (Coord.). (2025). Imagen, verdad, tiempo:
Dilemas sobre la expresion. Universidad Nacional de La Plata. Facul-
tad de Humanidades y Ciencias de la Educacion ; IdIHCS. (Estudios/
Investigaciones ; 96). https://doi.org/10.24215/978-950-34-2607-4

Disponible en https://www.libros.fahce.unlp.edu.ar/index.php/li-
bros/catalog/book/283

@ @ @ @ Licencia Creative Commons 4.0 Internacional

(Atribucién-No comercial-Compartir igual)



https://www.libros.fahce.unlp.edu.ar/index.php/libros/catalog/book/283
https://www.libros.fahce.unlp.edu.ar/index.php/libros/catalog/book/283
https://doi.org/10.24215/978-950-34-2607-4

Universidad Nacional de La Plata
Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacion

Decana
Ana Julia Ramirez

Vicedecano
Martin Legarralde

Secretario de Asuntos Académicos
Hernan Sorgentini

Secretario de Posgrado
Fabio Espdsito

Secretario de Investigacion
Marcelo Starcenbaum

Secretario de Extension Universitaria
Jerénimo Pinedo

Prosecretaria de Publicaciones y Gestion Editorial
Verdnica Delgado

Instituto de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales
(IdTHCS-UNLP/CONICET)

Director
Juan Antonio Ennis

Vicedirectora
Myriam Southwell



Indice

Prélogo
STVIA SOIAS weuuiiiiiieiiiiiiiieiiieeeeeeieeeeeeeeeeeeeeieeeeeeeiieeeeeeennnnnn 7

Parte I. La imagen en la filosofia de Merleau-Ponty

La historia de las imagenes: encuentros entre Merleau-Ponty

y Didi-Huberman
SIIVIA SOIAS eeeeeeeiieeeeieeeeeieiiiiiieeeeeeiieeeeeeeeeeiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeennnns 15

La paradoja de la expresién y las relaciones entre naturaleza
y cultura. Observaciones sobre el giro ontolégico en la obra

de Merleau-Pont
ANAre@ VidQL c..ouuueoooeeenaiioiieniiiiiieeiiieeeeeeieeeeeeeeeeeeeinnnnnns 37

Parte II. La imagen en la filosofia de Hegel

La imaginacién en la “Anthropologie” de Hegel

La funcién de la figura de Antigona en la Fenomenologia

del espiritu: entre la especulacién filoséfica y la ilustracién
literaria

Vanguardias y neovanguardias: el problema del fin del arte
Alejandra@ BOTtUCC c..oeeuuneeeeeeeeeeeieeeeeeeiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenns 121




Parte III. Imagen fotografica e imagen filmica

La imagen de si a partir de los modelos de identificaciéon
educativos

JUAN LUGUE ovveeeveeeieeieieieieenieeieeeeieeeeeeueeeeneeereeeerneeenseeeesneeenns 141

Apuntes para el “fuera de campo”. Heidegger y las botas

de campesino de Van Gogh
MilAZroS KIUK .ooeeeeeeeaaeaiiiiiiiiiiiiiieiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenennnnnnns 157

El suerio se convertird en barro. Memoria, afectos

y huevas narrativas
EStefania SANTIAZO uuuuunneeeeeeeeiieaiaeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenennennnns 183
QuieNes eSCITDeN .........ceevveuuuuiieieeiiiiiiiiieiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeens 203



Prélogo

Lo que hace al filésofo es el movimiento que reconduce sin cesar
del saber a la ignorancia, de la ignorancia al saber, y una suerte
de reposo en ese movimiento.

Elogio de la Filosofia
Maurice Merleau-Ponty

El presente volumen pretende reflejar, a modo de sintesis, las cuestio-
nes mds relevantes del trabajo que hemos llevado a cabo en el proyec-
to acreditado en el Programa de Incentivos a docentes investigadores
(Ministerio de Educacion de la Nacion-Universidad Nacional de La Pla-
ta), entre los anos 2018 y 2022, incluida la prérroga por un ano debido
a la pandemia. Este constituye la continuacién de un proyecto ante-
rior, en el marco del mismo programa, desarrollado entre 2014y 2017.

Uno de los principales pensadores que ha estado en la base de
estas investigaciones es Maurice Merleau-Ponty, cuya filosofia po-
driamos describir como fenomenoldgico-existencialista, aunque,
ciertamente, tal etiqueta no agota la caracterizacién de su enfoque,
atravesado no solo por la fenomenologia husserliana y el existencia-
lismo de sus contemporaneos Sartre o Heidegger, sino también por
la linea dialéctica del hegeliano-marxismo o por la problematizaciéon
de la cuestion del tiempo, entre otros, en Bergson. Su perspectiva se
nutre también de las innovaciones propias de las primeras décadas
del siglo XX provenientes de &mbitos no filoséficos, sean las que se



Silvia Solas

producen en la esfera cientifica, sean las que llevan adelante las van-
guardias artisticas.

A lo largo de toda su reflexién —que ha quedado trunca por su
muerte inesperada, en 1961, a los 53 anos, en plena reconsideracién
de su obra anterior—, nos encontramos con el intento de superar las
dicotomias de la filosofia moderna, que tienen su base en la visién
dualista cartesiana: sensacion-pensamiento; sensible-inteligible;
corporalidad-conciencia, y todas sus derivaciones. Ello, con el propé-
sito de buscar la renovacién del quehacer filoséfico, a su juicio insufi-
ciente —hasta ese momento— para dar cuenta de la realidad en todas
sus dimensiones.

Precisamente, en la consideraciéon de que los instrumentos de la
filosofia candnica estaban agotados —en particular, a su criterio, el a
priori, la explicacién, la deduccién—, intenté promover una filosofia
que saliera de sus limites hacia su afuera, hacia escenarios no pro-
piamente filoséficos (a-filosoficos), como lo es la expresion artistica.
Asi, resulta un referente de gran valia para el propésito de nuestra
investigacion, cuyo fundamental objeto de estudio, desde una 6ptica
filoséfico-estética, es la imagen visual, su correlacién con expresiones
del lenguaje, la historicidad de las producciones artisticas y el andli-
sis de las posibilidades de establecer alguna verdad, aun teniendo en
cuenta que se trataria de una verdad no coincidente con los canones
tradicionales.

También hemos tomado como referencia uno de los mas proli-
feros estudiosos de la imagen en nuestros dias: Georges Didi-Huber-
man. Con fuerte influencia de Walter Benjamin y de Aby Warbug, este
filésofo e historiador del arte ha trabajado sobre la historia de las ima-
genes en términos de montaje, a la manera de la operacién cinemato-
grafica que rompe la temporalidad lineal, superponiendo tiempos que
califica de heterogéneos, poniendo en juego no solo el ambito de lo
imaginario, sino, especialmente, el de la memoria, en tanto que en la



Proélogo

imagen sobreviven esos tiempos en tensiéon permanente, lo que lo lle-
va a considerar —en clave no peyorativa- el concepto de anacronismo .

En ambas perspectivas encontramos puntos en comdn —por caso,
la divergencia con el modo canénico de establecer la historia—, pero
también la posibilidad de proyectar lazos no solo con otros filésofos,
contemporaneos o no, sino también con otros saberes y con otras prac-
ticas, provenientes de la ciencia, de la antropologia o de la ensenanza.

Se entrelazan, de este modo, preguntas variadas, que dialogan en-
tre si, y que intentamos exponer en los capitulos que conforman este
volumen. Asi, encontraremos sucesivas reflexiones sobre cuestiones
que en un principio podrian leerse como independientes, pero que, al
tener como denominador comun el problema de la imagen, son sus-
ceptibles de ponerse en didlogo. Las enumero brevemente siguiendo
el orden de los capitulos que componen el libro, los cuales, a su vez,
fueron agrupados en tres secciones. La primera, titulada “La imagen
en la filosofia de Merleau-Ponty”, aborda la historia de las imagenes,
una historia que involucra tiempos en tensiéon o sobrepuestos —un
juego de anacronismos, al decir de Didi-Huberman-. También se re-
flexiona sobre la memoria y sobre lo imaginario en cuanto campo li-
mite y de disrupcién. Luego se aborda la nocién merleaupontyana de
“expresion”, que, por una parte, constituye una paradoja —en tanto
alude a un pasaje de una experiencia silenciosa a lo que se expresa
explicitamente-, y, por otra, implica prestar atencién a las relaciones
entre la naturaleza y la cultura, asi como a las diversas dimensiones
expresivas del cuerpo. En definitiva, se busca encarar la pregunta so-
bre la posibilidad de la verdad en una filosofia de la carne.

Luego, en la segunda parte, titulada “La imagen en la filosofia
de Hegel”, presentamos ciertos fendmenos —como el suefio o el so-
nambulismo- abordados por Hegel en la seccién “Antropologia” de
la Enciclopedia de las Ciencias Filosdficas, con el fin de mostrar que el
“alma” (Seele) —objeto especifico de dicha seccién- cumple la misma



Silvia Solas

funcién limitrofe y disruptiva que ha desempenado la imaginacién a
lo largo de la historia de la filosofia. Por otra parte, se analiza el uso
que hace Hegel de la figura de Antigona en la Fenomenologia del Espi-
ritu, ya sea que sea considerada como mero recurso ilustrativo, ya sea
que constituya un elemento de especulacién sobre algunos elementos
de su proyecto filosofico.

Finalmente, en una tercera parte, “Imagen fotografica e imagen
filmica”, agrupamos los capitulos seis a ocho: el arte de vanguardia vy,
en particular el de neovanguardia y los debates sobre el fin del arte,
provocados por la irrupcién de estas manifestaciones artisticas —for-
mulacién que tiene su origen en la consideracion hegeliana del arte
como cosa del pasado-. Asimismo, la imagen de las infancias que
emerge de fotografias de las épocas iniciales de la historia institu-
cional de la educacién argentina, en la consideraciéon de que consti-
tuyen un dispositivo de potente valor pedagogico: las fotos tomadas
en escenarios escolares nos ensenan, nos transmiten y nos recuerdan
cémo ha sido delimitada la infancia y de qué manera funciona como
una suerte de sistema de representacion. Por su parte, lo audiovisual
y su potencia narrativa, analizando el ejemplo que Martin Heidegger
cita en su conferencia “El origen de la obra de arte”, las botas de cam-
pesino que pint6 Van Gogh: ;qué significa el fuera de campo y como
se construye [¢se abre un mundo?] desde el silencio y la ausencia? Y,
por ultimo, la fotografia como escenario —autoficcional, pero también
documental- en el que conviven tiempos discontinuos, a través de
la narracion de un proyecto fotografico de varios anos, que pretende
una reconstruccion imaginativa y de accién sobre el territorio, a fin de
establecer nuevas preguntas y saberes sobre el presente.

Las referencias a pensadores de la historia filos6fica son, enton-
ces, multiples: desde las reflexiones contemporaneas de Merleau-
Ponty, Heidegger, Didi-Huberman, Gadamer, Vattimo, Danto, hasta la
propuesta idealista de Hegel. A ello se suma la construccién de cono-

10



Proélogo

cimiento a partir de una practica artistica concreta o la indagacion
de las representaciones identitarias en la escolaridad en la Argentina.

Silvia Solas
La Plata, 2023

11






Parte I
La imagen en la filosofia de Merleau-Ponty

Aqui se ponen en relaciéon los pensamientos de Maurice Merleau-
Ponty y de Georges Didi-Huberman con el fin de establecer puntos
en comun sobre la historia de las imagenes. Esto implica la reflexién
acerca de lo imaginario en general y la incidencia de la memoria que
opera, naturalmente, en el tiempo.

Asimismo, se reflexiona respecto de la paradoja de la expresion
en el pensamiento merleaupontyano. Esto implica resignificar las re-
laciones entre naturaleza y cultura, lo cual pone en foco al cuestiona-
miento sobre la verdad.






La historia de las imagenes: encuentros
entre Merleau-Ponty y Didi-Huberman

Silvia Solas

...la pintura hace intervenir una dificultad: existe el pensamien-
to que ve y que puede ser descripto visiblemente. Las Meninas
son la imagen visible del pensamiento invisible de Velazquez.

René Magritte!

En el campo de la filosofia del arte, la disputa entre la imagen y la
palabra —asociadas a su vez a las ideas de sensacién y pensamiento,
respectivamente— ha sido un tépico con mucha historia, en una tra-
dicion que ha privilegiado durante largo tiempo las artes no visuales,
precisamente porque se argiiia su mayor cercania con la racionalidad,
en desmedro de lo visual, mas asociado a lo emocional o sensible.?

! Tomado de una carta dirigida a Michel Foucault el 23 de mayo de 1966, publicada
en M. Foucault (2017, p. 74).

2 Solo para establecer algunos hitos fundamentales en ese historial hay que re-
montarse a la férmula de Horacio, Ut pictura poiesis, que pretende igualar las expe-
riencias literarias y pictéricas; la misma ha sido recurrentemente referida bien para
confirmarla, bien para oponerse a ella. En su famoso Laoconte, de 1766, G. E. Lessing
intenta refutar de manera contundente esta asimilacion, aduciendo que mientras las
artes plasticas son artes del espacio y que representan sensaciones, la literatura es
arte del tiempo y esta mas ligada a la argumentacion. Para un panorama completo
sobre como ha ido fluctuando la relacién entre pintura y poesia, ver Tatarkiewicz,

15



Silvia Solas

Este aspecto fundante/determinante de nuestra tradicion —la es-
cision entre lo sensible y lo pensable, que conlleva la ponderacién de
lo racional contra lo perceptual- es lo que, a mediados del siglo XX
—-ya asumida la empresa fenomenolégica inaugurada por Husserl-,
Maurice Merleau-Ponty intenta superar sin por ello renunciar a la
practica reflexiva (filoséfica).

El pensamiento, considera Merleau-Ponty (2003) —y asi lo expli-
cita en unas conferencias radiales publicadas mucho después de su
muerte—, debe asumir los rasgos de ambigiiedad e inconclusién, dis-
tintivos de lo real: “la ambigiiedad y la inconclusién estan escritas en
la textura misma de nuestra vida colectiva, y no solamente en las obras
de los intelectuales” (pp. 73-74). Su propio pensamiento ha quedado
trunco e inconcluso -y por eso, finalmente ambiguo, casi como un
acto de confirmacién de su misma propuesta—, por su temprana muer-
te —a los 53 afios—, en mayo de 1961, cuando estaba en pleno proceso
de revision de su obra pasada, en una busqueda por encarar, segin
sus propias palabras, una empresa ontolégica orientada a superar los
limites presentados para la reflexién en su etapa fenomenolégica.’

Historia de seis ideas, especialmente el cap. III, “El arte: historia de la relacién del arte
con la poesia”.

5 En general, los comentadores de la obra merleaupontyana coinciden en aceptar
que sus escritos pueden agruparse en dos grandes periodos: uno, el fenomenolégico, en
torno a la Fenomenologia de la percepcion (1957), de 1945, en el que podemos mencionar
también como textos relevantes, La estructura del comportamiento (1976 [1942]) y Sen-
tido y sin sentido (1948); otro, el periodo ontoldgico signado por Lo visible y lo invisible
(1970), editado péstumamente en 1964, inconcluso, en el que aparece explicitamente
la intencién ontolégica de Merleau-Ponty, y cuyos antecedentes pueden rastrearse en
Signes (1960) y en El ojo y el espiritu (1961), Gltimo texto publicado en vida de su autor.
Entre las obras de reflexion politica, cabe mencionar, asimismo, a uno y otro lado de
ese recorrido, Humanismo y Terror (1956 [1947]) y Las aventuras de la dialéctica (1957
[1955]), respectivamente. No obstante, los estudios merleaupontyanos se han enrique-
cido de manera notable con la publicacion paulatina de las notas de cursos impartidos
en el Collége de France a lo largo de los casi diez dltimos afos de su vida.

16



La historia de las imagenes: encuentros entre Merleau-Ponty y Didi-Huberman

Su recurrencia al quehacer artistico, si bien estuvo especialmente
enfocada en la pintura y en ocasiones en otras artes visuales como el
cine,* incluye recorridos importantes por la literatura, un arte de la
palabra. La idea de Merleau-Ponty de abarcar ambos campos en parte
se debe a que para la filosofia —que no puede desprenderse del “decir”
a través del discurso- pensar sobre la palabra es fundamental, pero,
sobre todo, a que, si priorizara Uinicamente lo visual, se mantendria
aquella divisién dualista que él pretende superar con su filosofia. De
hecho, en diversas oportunidades hace explicito el valor tanto de las
experiencias artisticas como de las literarias en la biisqueda de una
nueva manera de filosofar.

Sin embargo, y pese a la importancia que Merleau-Ponty le otorga
a la palabra, particularmente a la palabra poética —como lo veremos
mas adelante—, la visualidad o visibilidad, y con ello las referencias
pictoricas, se vuelven centrales en su pensamiento, claro que en el
contexto de resignificacion que su propia filosofia impulsa. Su mirada,
si bien remite a determinados exponentes pictdricos (Paul Cézanne es
uno de los que ocupan la centralidad)’ y a ciertas formas de la pintura
contemporanea, muestra que sus referencias se dirigen mas bien a la
empresa misma de la pintura en su devenir histdrico. Asi, planteara
contundentemente —dejando entrever el caracter filos6fico que le en-
dilga al quehacer pictérico— que “desde Lascaux hasta hoy, pura o im-
pura, figurativa o no figurativa, la pintura nunca celebra otro enigma
que el de la visibilidad” (Merleau-Ponty, 1986, p. 21).

La imagen artistica es centro de atencion reflexiva también para
otro pensador contemporaneo, mas cercano a nuestros dias, quien,
ademads de reconocer la influencia del pensamiento merleaupontya-

4 Véase, por ejemplo, el articulo “El cine y la nueva psicologia”, publicado en Sens
et non-sens (1948) y que reedita la conferencia dictada el 13 de marzo de 1945 en el
Institut des Hautes Etudes Cinématographiques.

5 Ver “La duda de Cézanne” en Sentido y Sinsentido (2000, pp. 33-56).

17



Silvia Solas

no, abreva en los trabajos de Aby Warburg y de Walter Benjamin, y re-
constituye el significado de algunas de sus categorias mas distintivas
respecto de lo imaginario. Se trata de George Didi-Huberman, para
quien la imagen es fundamentalmente constitutiva de la realidad,
pues permite completar lo que la simple percepciéon no llega a ver.
En relacién con ello, plantea que “desde Goethe y Baudelaire, hemos
entendido el sentido constitutivo de la imaginacion, su capacidad de
realizacion, su intrinseca potencia de realismo que la distingue, por
ejemplo, de la fantasia o de la frivolidad” (2013, online, s/p).

En este trabajo, veremos de qué modo el enfoque coincidente de
Merleau-Ponty y Didi-Huberman respecto de la potencia filos6fica de
la imagen involucra no solo posibilidades de orden ontoldgico y de
conocimiento, sino —y tal vez por las mismas razones— una compren-
sién de la historia del arte que, seglin nuestra interpretacién, con-
cuerda en aspectos significativos.

Arte y saber

Como deciamos, en la historia del pensamiento occidental el co-
nocimiento se ha asociado mayoritariamente con la palabra, en tanto
es por la palabra que le damos expresion a lo conceptual. Sin embar-
go, en paralelo han existido algunos esfuerzos por contraponer a la
hegemonia de lo verbal la potencia de lo visual, para constituirse en
transmisor de algiin saber (no conceptual). Uno de los ejemplos que
consideramos mas audaz es el que representa la defensa extrema de
la pintura como vehiculo de conocimiento que intenta Leonardo da
Vinci, en su Tratado de la pintura.® Para el pintor renacentista, la pin-

¢ Si bien se trata de una serie de fragmentos que han sido editados en diferentes
oportunidades con un orden no siempre coincidente -y con la salvedad de que varios
estudiosos han puesto en duda que se trate de escritos salidos de la mano del propio
Leonardo, sino mas bien de sus discipulos que tomaban apuntes en sus clases—, consti-
tuye uno de los pocos documentos con los que se cuenta para reconstruir la concepciéon
del pintor sobre el arte de la pintura.

18



La historia de las imagenes: encuentros entre Merleau-Ponty y Didi-Huberman

tura es mas digna que la ciencia, e incluso que la propia filosofia, para
dar cuenta de lo real, puesto que trabaja en un plano material recons-
truyendo, de manera efectiva y no en un plano teérico o abstracto,
fragmentos del mundo que habitamos.’

Pero es en la contemporaneidad —un tiempo en que las catego-
rias de la modernidad son puestas en cuestion, entre ellas las duplas
dualistas que legitiman la separacién entre lo sensible y lo pensable,
y, especialmente, la superioridad del pensar sobre el sentir— cuando
el problema de la relacion entre arte y saber —y con ello la perspectiva
estética— cobra una relevancia singular. Tanto Merleau-Ponty como
Didi-Huberman son ejemplos de esta nueva manera de comprension
del saber. El primero atribuye a la pintura compartir con el resto de las
artes “un sistema de equivalencias, un Logos de las lineas, las luces,
los colores, los relieves, las masas, una presentacion sin concepto del
Ser universal” (Merleau-Ponty, 1986, p. 54). El segundo, por su parte,
en su estudio sobre la novela corta de Balzac La obra maestra desco-
nocida (Didi-Huberman, 2007) protagonizada por el pintor imaginario
Frenhofer, plantea que “la pintura piensa”. Pero inmediatamente se
cuestiona: “;Cémo? Esa es una cuestion infernal. Quiza inaborda-
ble para el pensamiento” (Didi-Huberman, 2007, p. 9). Tal afirmacién
conlleva el cuestionamiento acerca de si es posible responderla en el
ambito reflexivo y si no es que solo el arte mismo puede justificar o
poner de manifiesto su intrinseca cualidad de generar ideas.

Respecto de la posibilidad de la pintura de generar pensamiento,
la consideracién de Paul Cézanne, segiin una entrevista en la que re-
flexiona sobre su obra, es contundente. Alli afirma que la pintura “es
lo que piensan nuestros ojos” (Bozal, 1999, p. 40, el destacado es mio).

7 Para un anélisis de la concepcion filos6fica de Leonardo, de fuerte impronta me-
tafisica, puede consultarse el articulo de Rodolfo Agoglia, “La teoria del arte de Leo-
nardo” (2006).

19



Silvia Solas

Otros dos autores, desde la filosofia mas reciente, también han deja-
do afirmaciones atinentes a la cuestion de la puja entre imagen visual y
lenguaje verbal con relacién al pensar. Por un lado, Jacques Derrida, mi-
nimizando la correspondencia tradicional entre la verdad y la palabra,
publica La verdad en pintura (2001),% un libro en el que aborda algunas
cuestiones en torno a la practica pictérica. Por su parte, Gilles Deleuze
(2009) toma como referencia al pintor Francis Bacon para establecer
una “légica de la sensacién” en el quehacer pictérico, para confrontar
con el sentido establecido de la l6gica como el estudio de las estructu-
ras del pensamiento que se manifiestan a través del lenguaje verbal.

El pensar se abre asi a la posibilidad de aparecer en la imagen,
propiamente en la imagen visual, como la pintura. Hay en todas estas
expresiones, contrarias a la concepcién tradicional, un denominador
comun: en primer lugar, rompen con el esquema clasico que diferen-
cia lo sensorial, propio de las manifestaciones visuales, y lo concep-
tual, propio del pensamiento; en segundo lugar, y en términos mas
generales, ello implica romper con el dualismo de la filosofia tradicio-
nal. En consonancia con la perspectiva merleaupontyana y la de Didi-
Huberman se constituyen como un pensamiento contemporaneo en
el estricto sentido de no canénico.

8 Editado en 1978, en él Derrida presenta cuatro reflexiones en torno a la pintura:
1) sobre el parergon, acudiendo a la tercera critica kantiana; 2) sobre los trazos en el
dibujo, con alusiones a Benjamin; 3) sobre el idioma y la duccién (produccion... reduc-
cién), los paradigmas en pintura, y 4) sobre la disputa entre Schapiro, historiador, y
Heidegger, filosofo, acerca de la veracidad de “los zapatos” de Van Gogh.

 Titulo del libro, editado en 1981, en el que Deleuze analiza la obra pictérica
de Bacon, proponiendo cémo una “presencia” que la pintura da a ver, la figura, un
conjunto de lineas y colores liberados de la representacién organica, se dirige a un ojo
“polivante”, también inorganico; uno de los conceptos centrales es el de “diagrama”,
sobre el cual dictara en ese mismo ano un curso que ha sido publicado ademas en su
version en castellano (Pintura. El concepto de diagrama -2007-).

10 Es, asimismo, el sentido que le da Arthur Danto en su texto Después del fin del
arte (2003).

20



La historia de las imagenes: encuentros entre Merleau-Ponty y Didi-Huberman

Ahora bien, ;qué implica para la imagen visual esa confrontacién
con el canon en términos de saber o de conocimiento? El propio Didi-
Huberman (2013) reconoce el lugar complejo que ocupa la imagen en
nuestra contemporaneidad:

nunca (...) la imagen se ha impuesto con tanta fuerza en nuestro
universo estético, técnico, cotidiano, politico, histérico. Nunca ha
mostrado verdades tan crudas; nunca, sin embargo, nos ha men-
tido tanto solicitando nuestra credulidad; nunca ha proliferado
tanto y nunca ha sufrido tanta censura y destruccion. Nunca, por
lo tanto (...) la imagen ha sufrido tantos desgarros, tantas reivin-
dicaciones contradictorias y tantos rechazos cruzados, manipula-
ciones inmorales y execraciones moralizantes (s/p).

Si la imagen esta cada vez mas presente en todas las facetas de
nuestro quehacer, si a través de ella hemos podido testimoniar he-
chos que parecian incomunicables, si, al mismo tiempo, la imagen
es capaz de enganarnos y hacernos creer en mundos y escenarios
inexistentes, si al mismo tiempo se la alaba y se la denuesta, ;qué
podemos decir en perspectiva filoséfica del pensamiento en la ima-
gen y en nuestros tiempos?

Dado que la imagen visual conlleva correlativamente un mirar,
Didi-Huberman —reconociendo el aporte de Merleau-Ponty en tal sen-
tido- apunta a una deconstruccion de la mirada. En efecto, si nuestras
imagenes contemporaneas son susceptibles de asociarse al pensa-
miento, esto es porque la mirada opera sobre ellas de un modo dife-
rente al que concebia el saber de la tradicién filoséfica, de modo que,
en un juego dialéctico y hermenéutico, las propias imagenes colaboran
en constituir.

Asi, en su analisis sobre la mirada establece los posibles desvios
del mirar frente a la obra de arte y de qué manera son superables.
La mirada critica —nocién que toma de Benjamin- es superadora de
las miradas improductivas: la que se somete a la superficialidad de

21



Silvia Solas

lo mirado, una mirada indiferente —a la que llama tautoldgica—, y una
mirada autoritaria, que impone a lo mirado su perspectiva metafisica
—la mirada creyente-.

En sintesis, ni la imagen artistica se lee solo por los datos estricta-
mente visibles, ya que tal lectura se agota en la mera semblanza exte-
rior, ni es simplemente la excusa para una lectura que apunta siempre
a un mas alla, a un sentido superlativo o absoluto.

Tal operatoria critica de la mirada involucra el pensamiento, pero
no como mera conceptualizacion de lo que se ve, sino como una cons-
truccion en la que intervienen la sensibilidad, la imaginacion y la
memoria. No sera, entonces, ni un pensamiento confirmatorio de un
saber establecido con anticipacién, que sobrepasa —metafisicamen-
te— la visién para sustentar una creencia superlativa —como lo hace
una mirada creyente—, ni uno que solo nos dé cuenta de lo que apenas
aparece, sin mas —como lo hace una mirada tautolégica-.

Que la imagen visual piense significaria, en definitiva, que se ins-
tala con sus propios medios —visuales, naturalmente— en nuestros ho-
rizontes interpretativos y opera en nosotros procesos de significacion,
pero, a diferencia de los procesos conceptuales, lo hace en clave meta-
férica. Como decia Elena Oliveras (2007), al reconocer que la metéafora
pone ante los ojos —esto es, permite hacer visible- lo que no lo esta
“produce una reorganizacién del mundo al que estamos acostumbra-
dos, haciéndolo mas claramente reconocible” (p. 183). En sintonia con
la famosa sentencia kantiana segun la cual las ideas estéticas “dan
mucho que pensar”, la imagen visual se constituye en un “modo pe-
culiar de penetracidn intelectual y emotiva, (...) [que] permite captar
directamente objetos y situaciones de dificil aprehensién mediante
otras conocidas” (Oliveras, 2007, p. 183).

Ahora bien, parafraseando la formulaciéon kantiana y aceptando
que la imagen visual nos “da que pensar”, ;es suficiente tal reconoci-
miento para permitirnos afirmar que filosofamos con la imagen visual

22



La historia de las imagenes: encuentros entre Merleau-Ponty y Didi-Huberman

o a partir de ella? Merleau-Ponty (1986) decia que la palabra imagen
tiene mala fama porque se la concibe como una suerte de doble mi-
mético, una copia, “una segunda cosa”; sin embargo, una imagen pic-
torica, por ejemplo, es una suerte de vehiculo para ver:

me seria dificil decir donde esta el cuadro que miro. Pues no lo
miro como se mira una cosa, no lo fijo en su lugar; mi mirada pa-
sea en €l como en los nimbos del Ser, veo conforme al cuadro o
con él mas que veo el cuadro mismo (Merleau-Ponty, 1986, p. 19,
el destacado es del autor).

Por otra parte, se pregunta en un pasaje de Signos (1960) qué le
queda a la filosofia, habida cuenta de que en nuestra contemporanei-
dad ya no es viable el camino cldsico que fundamentaba sus derivas
reflexivas en el sistema, en la explicacion, en la deduccién.

Puesto que el objetivo central de la filosofia es nuestra relacién
con el ser, con los otros, con el mundo -toda una realidad que ya no
concebimos como estdtica y mucho menos univoca o determinada-,
la sistematizacion y la conceptualizacion explicativa resultan insufi-
cientes. De algin modo, tales instrumentos tedricos han colaborado
en ocultar esas relaciones, que deben ser abordadas ya no con el obje-
tivo de encontrar respuestas definitivas, sino mas bien como proble-
mas, es decir, cuestionandolas constantemente.

Esta forma de comprender el hacer filos6fico tiene una formula-
cién en el pensamiento merleaupontyano que constituye un punto de
partida para mostrar tanto las posibilidades como las dificultades del
filosofar y que a su vez conecta con las posibilidades filoséficas de lo
visual. Dice que “la filosofia esta en todas partes” (est partout):

la filosofia se siente en su casa en aquellos lugares donde [la re-
lacién con el ser] tiene lugar, es decir en todas partes, tanto en el
testimonio de un ignorante que ha amado y vivido como pudo,
en los “trucos” que inventa la ciencia, sin vergiienza especulativa,
para sortear los problemas, en las civilizaciones “barbaras”, en las

23



Silvia Solas

regiones de nuestra vida que antes no tenian existencia oficial,
mas que en la literatura, en la vida sofisticada, o en las discusiones
sobre la sustancia y el atributo (Merleau-Ponty, 1960, p. 156; la
traduccion y el destacado son nuestros).

Esto nos habla de una filosofia multiple, cambiante, ni definitiva
ni determinada, mds bien como un hacer continuo y sin fin, porque
hasta “la vida mas inmediata ha devenido ‘filoséfica’” (M. Ponty, 1960,
p- 156).1' Y como la filosofia que se habia hecho hasta ese entonces
(Merleau-Ponty se refiere, obviamente, a su época: mediados del siglo
XX) no ha podido desligarse de aquellos instrumentos considerados
especificos de la filosofia —el sistema, la deduccidn, la explicacién—,
propone salirse hacia los margenes, hacia su afuera, y buscar en los
ambitos no filoséficos (en la manera en que estos dmbitos producen
saberes, lo que podriamos llamar, con Merleau-Ponty, su estilo) indi-
cios para el filosofar.

Arte en el tiempo

Ahora bien, que “la filosofia estd en todas partes” también implica
que esta en distintos momentos. Asumir la tarea filos6fica no puede
prescindirde pensarnuestrarealidadeneltiempo,esdecir,enlahistoria.

1 La expresion de Merleau-Ponty, “la philosophie est partout” es, asimismo, una
formulacién resumida del titulo del capitulo V de Signes (1960), “Partout et Nulle part”,
en el que compendia los prefacios dedicados a los fildsofos célebres. En el apartado que

I

inicia el capitulo, “La philosophie et le ‘dehors’”, afirma, a propoésito de la filosofia de
Hegel : “Il n’y a pas une philosophie qui contienne toutes les philosophies ; la philoso-
phie tout entiére est, a certains moments, en chacune. Pour reprendre le mot fameux,
son centre, est partout et sa circonférence nulle part” (1960, p. 116). Y unos parrafos
maés adelante intenta clarificar esta afirmacion : “La philosophie est partout, méme
dans les “faits” - et elle n’a nulle part de domaine ot elle soit préservée de la conta-
gion de la vie” (1960, p. 63). Asi, esta férmula del étre partout de la filosofia pretende
dar cuenta de su interés por los aspectos filoséficos en terrenos no habituales para
la filosofia; en el texto citado anteriormente sostiene: “’humanité instituée se sent

problématique et la vie la plus immédiate est devenue ‘philosophique’” (1960, p. 156).

24



La historia de las imagenes: encuentros entre Merleau-Ponty y Didi-Huberman

En los dos pensadores que estamos poniendo en didlogo, el arte,
lo imaginario y la imagen deben pensarse como emergentes de un
transcurso que imprime movilidad al propio pensamiento. Imposible
pensar sobre el arte sin pensar en su historia.

Mientras la historia del arte, para Merleau-Ponty, es una histo-
ria cumulativa en la que se complementan diferentes estilos, que dan
lugar a la expresion, para Didi-Huberman es una historia de las ima-
genes, que resulta de una operacién que —con base en un tépico ben-
jaminiano- llama montaje.

En ambos casos se pone de manifiesto una contraposicién con
la idea tradicional de la historia, contraposicion que implica, por un
lado, un alejamiento de la perspectiva mimética o representacional
del arte, y, por el otro, la valoracién de lo imaginario (especialmente
de la imagen visual) como dmbito de cognoscibilidad.

La historia del arte para Merleau-Ponty
Como sostiene Jean-Yves Mercury (2000), la expresiéon adquiere

en el pensamiento merleaupontyano un valor central:

Si la obra de Maurice Merleau-Ponty esta incontestablemente cen-
trada sobre la dimensién de la expresion y sobre el incansable cues-
tionamiento de su emergencia, de sus modos de ser y de su encarna-
cién tanto en la corporeidad como en y por la palabra y/o la pintura,
es, nos parece, para poner en valor la imposibilidad humana del si-
lencio que, por el contrario, ya esta cargado de significaciones (p. 17,
la traduccién es mia).

Ya desde el primer gesto humano, hasta el mas elemental y rudi-
mentario, y aun el que parece ser el menos significativo, se inaugura
un espacio de significacion. Siempre que hay accién humana, enton-
ces hay “voz”; inclusive aquellas que paradéjicamente pueden consi-
derarse “mudas”,'? como la pintura, son voces que expresan, aun en

12 Cfr.].P. Sartre, 1981.

25



Silvia Solas

un relativo silencio (Merleau-Ponty, 2006). Y toda expresion tiene un
ancla en la experiencia originaria —esto es, para Merleau-Ponty, en la
percepcion-.

El dualismo abre, incluso, el dilema entre la expresion de la cul-
tura y la expresion natural. No obstante, en su intento de superar la
perspectiva dualista, para Merleau-Ponty no se trata sino de una y la
misma expresion que, en todo caso, se manifiesta de formas diferen-
tes, pero que no puede darse si no es como una suerte de dependencia
de una, la cultural, con la otra, la de la naturaleza.'*> Es natural que
esta concepcién de la expresion humana incida en la concepcion de la
historia, y, mas particularmente —dada la estrecha conexidon del arte
con lo sensible—, en la historia del arte.

En el caso del pintor, sostiene, se instituye un estilo en la his-
toria de la pintura con una légica segln la cual el artista aprende a
pintar imitando a los predecesores, pero, desde luego, no produce las
mismas obras; cada una de sus pinturas anuncia las siguientes vy, sin
embargo, no podria anunciar su futuro recorrido.

Esta logica subyacente resulta, segiin Merleau-Ponty (1960), se-
mejante a la que Proust ha vislumbrado para el analisis del amor:

El andlisis del amor en Proust muestra esta “simultaneidad”, esta
cristalizacion uno sobre otro del pasado y del futuro, del sujeto y
del “objeto”, de lo positivo y de lo negativo. (...) es absolutamen-
te imposible pretender que el amor presente sea solo un eco del
pasado: el pasado, por el contrario, es una preparacién, o preme-
ditacion de un presente que tiene mads sentido que él, aunque se
reconozca en €l (pp. 41-42; la traduccién es mia).

13 Seria incluso necesario encontrar el modo de pensamiento adecuado: “(...) lare-
lacion de la expresion ‘natural’ y de la expresion de la cultura. Se podra entonces decidir
si la dialéctica de la expresion significa que un espiritu esta ya presente en la naturaleza
o0 que la naturaleza es inmanente a nuestro espiritu, o mas atn, buscar una tercera
filosofia que supere este dilema” (Merleau-Ponty, 1960, p. 19; la traduccién es mia).

26



La historia de las imagenes: encuentros entre Merleau-Ponty y Didi-Huberman

Cada experiencia pictorica, entonces, conlleva experiencias pasa-
das y se proyecta hacia las del porvenir, lo que ya supone un devenir
“historico” atravesado por tiempos que se mantienen en permanente
tension. Esa tensién temporal —que no puede resolverse de mane-
ra categérica— también se advierte en los conceptos surgidos de la
practica pictérica, por ejemplo, en el caso de la perspectiva: ninguna
técnica convencia a los pintores, que advertian que no hay ley pict6-
rica que pueda representar completamente al mundo. Mas que una
solucion para la representacion, la perspectiva lineal resultaba un
punto de apertura para nuevos caminos (Merleau-Ponty, 1986, p. 38).
Dado que un mundo contingente no puede sino suscitar pluralidad
de interpretaciones —porque la historia se nutre de “acontecimien-
tos”—, para Merleau-Ponty: “Toda la historia moderna de la pintura,
su esfuerzo por desprenderse del ilusionismo y adquirir sus propias
dimensiones tiene una dimensién metafisica” (1986, p. 47).

Es decir, en esos recorridos en los que lo imaginario cobra mate-
rialidad hay mucho mds que meras sucesiones de técnicas y/o habi-
lidades. Hay el continuo esfuerzo humano por “dar a ver”, por darle
voz a aquello que no se ve en la simple apariencia: es el componente
metafisico del quehacer pictérico y, por extension, de todo el arte.

Asi, esas interpretaciones se materializan en las obras a través del es-
tilo de cada artista, del que é] mismo no es consciente, pero que se visibi-
liza cuando la obra se concreta; es decir, el estilo aparece en la recepcién
(incluso la que hace el pintor de su propia obra) y retrospectivamente
como un modo en que el artista ha logrado su expresion. La historia del
arte, entonces, es la historia de los estilos y de las obras que los expresan,
pero también de las interpretaciones a través de las cuales todo ello se
constituye. Hay alli un cruce de tiempos: en principio, los de la produc-
cién de la obra, pero también los tiempos de sus sucesivas recepciones.

Los historiadores convencionales organizan la aparicién de esos
estilos y de los artistas que los protagonizan a modo de crénica: me-

27



Silvia Solas

diante clasificaciones determinadas por las técnicas utilizadas, por
coordenadas fechables por el calendario o por concepciones tedricas.
Pero, para Merleau-Ponty hay una historia -mds verdadera y en la
que, en todo caso, se sustenta la otra— que se construye a través de los
esfuerzos de cada uno de los artistas frente a las posibilidades de la
expresion, para, como dice explicitamente, celebrar el enigma de la vi-
sibilidad, es decir, para “hacer visible” (rendre visible) —como senten-
ciaba Paul Klee en una formulacién que Merleau-Ponty hace suya-.

Es una historia en eterna construccion porque se va rehaciendo/
recreando en las sucesivas recepciones. De modo que a la historicidad
que Merleau-Ponty (2006) denomina “irénica”, “irrisoria”, “de olvido,
divisién, ignorancia, exterioridad”, le superpone otra historia, sin la
que aquella no seria posible, una historia continuamente reconstitui-
da con un intercambio continuo con el pasado y que reconoce que
“cada pintor (...) reanima, retoma y relanza en cada obra nueva la em-
presa entera de la pintura” (p. 69).

Por eso, el museo como habitat estatico de la pintura consagrada
es asociado con la historicidad de muerte. Su contracara, la historici-
dad de vida, es la que habita el pintor cuando trabaja,

cuando enlaza con un solo gesto la tradicién que retoma y la tra-
dicién que funda, aquella que retine de un golpe todo lo que por
siempre se ha pintado en el mundo sin que deba abandonar su
lugar, su tiempo, su trabajo bendito y maldito, y que reconcilia
las pinturas en tanto que cada una expresa la existencia entera,
en tanto que todas ellas estan logradas —en vez de reconciliarlas
en tanto que estan todas concluidas y como otros tantos gestos
vanos (Merleau-Ponty, 2006, pp. 71-72).

La historia del arte para Didi-Huberman

Para Didi-Huberman, como vimos, la imaginacién tiene un sen-
tido constitutivo, una intrinseca potencia de realismo o capacidad de
realizacién, a diferencia de lo que llama fantasia. Cita a Baudelaire

28



La historia de las imagenes: encuentros entre Merleau-Ponty y Didi-Huberman

cuando reconoce que solo la imaginacién nos hace percibir ciertas
relaciones entre las cosas que para la simple percepcién permane-
cen ocultas. Comparable con el “inconsciente dptico”, que Benjamin
(1989) le atribuye a la fotografia,'* 1a imaginacion permitiria comple-
tar la operacién perceptiva, de modo que resulta indispensable para
conformar nuestra realidad. Esto también impacta en la configuracién
de la historia del arte, que conlleva la historia de las recepciones, in-
cluso de las recepciones de los pintores sobre las obras de las pinturas
anteriores y la de los estudios criticos de todo ello.

Precisamente, contra los métodos tradicionales de la historia del
arte,’® Didi-Huberman reivindica, en Ante el tiempo (2011), a tres ex-
cluidos de la academia candnica por intentar repensar la tradicién hu-
manista que ha construido esa historia: Aby Warburg, Walter Benjamin
y Carl Einstein. Maud Hagelstein (2005) destaca el interés de Didi-Hu-
berman en aquellos tedricos y también en artistas que desarrollan una
“heuristica del montaje”, una practica de “desmontaje” y de “remonta-
je” de elementos visuales que transforman o resignifican las narrativas
con las que se relacionan las imagenes a fin de producir nuevos conoci-
mientos, e introduce la reflexién sobre una “politica de la imaginacién”,
especialmente con referentes como Benjamin y Brecht.

Esta categoria de “montaje”, en principio propia del decurso cine-
matogréfico, resulta adecuada para mentar una historia superadora
de la vision lineal y continua de la historia tradicional. Efectivamente,
para Didi-Huberman, la historia estd constituida por imagenes que
son almacenadas por aquellos que, a la manera de un antrop6logo o
de un coleccionista, las acopian segln criterios particulares. A través
de la famosa férmula benjaminiana “tomar la historia a contrapelo”,

4 Véase del autor “Pequena historia de la fotografia” (1989).

5 Contra los historiadores del arte ya canonizados, principalmente Panovsky y su
definicion de la historia del arte como disciplina humanista y, desde luego, a la tradi-
cién que se inicia con Vasari.

29



Silvia Solas

como sintesis de la renuncia al modelo del progreso historico recti-
lineo, destaca el enfoque al pasado, no ya desde un punto de vista
objetivo, sino como un hecho en movimiento, que depende de los re-
cuerdos, de la memoria. Se constituye asi en un proceso de montaje
que juega con las discontinuidades, supervivencias, con tiempos he-
terogéneos, y en el que la imaginacién es agente central.

El presente se reconfigura mediante imagenes del pasado, a su
vez reconfiguradas desde nuestro presente. Hay una permanencia de
la imagen, pero no univoca ni estatica, que produce memoria: “Mucho
antes de que el arte tuviera una historia (...) las imagenes han tenido,
han llevado, han producido la memoria” (Didi-Huberman, 2011, p. 42).

Los tiempos histéricos son concebidos en ese escenario de
anacronismo,'® concepto que le permite a nuestro pensador romper
con las concepciones lineales de la temporalidad en favor de una con-
cepcidn dialéctica que subyace a las lecturas de las imagenes y que
supone el concepto warburgiano de supervivencia:

La supervivencia (Nachleben) concierne perfectamente al “funda-
mento de la historia en general”. Ella expresa al mismo tiempo
un resultado y un proceso: expresa los rastros y expresa el trabajo
del tiempo en la historia. Por una parte, nos hace acceder a una
materialidad del tiempo a la que Benjamin presta atencién en los
vestigios, en los “despojos de la historia”, pero también en la elec-
cién de sus paradigmas tedricos (...). Por otra parte, abre un acceso
a la esencial espectralidad del tiempo: apunta a la “prehistoria”
(Urgeschischte) de las cosas bajo el dngulo de una arqueologia que
no es solamente material sino también psiquica (Didi-Huberman,
2011, p. 161).

16 Para reforzar su idea de tiempos heterogéneos y superpuestos, remite a la frase
de Ranciére: “es la idea misma de anacronismo como error acerca del tiempo lo que
debe ser deconstruido, escribe Jacques Ranciere: modo de decir que el problema es,
ante todo, filoséfico. Algo que el historiador positivista tendra cierta dificultad en que-
rer admitir” (Didi-Huberman, 2011, p. 57).

30



La historia de las imagenes: encuentros entre Merleau-Ponty y Didi-Huberman

Esa dinamica de la memoria, las huellas del pasado en forma de re-
cuerdos, es decir, de imagenes, pero también las huellas materiales en
las imagenes de las cosas, se desenvuelve en clave imaginaria. Al decir
de Benjamin en su “Tesis 6” de las Tesis de la filosofia de la historia:
“Articular histéricamente lo pasado no significa conocerlo ‘tal y como
verdaderamente ha sido’. Significa aduenarse de un recuerdo tal y
como relumbra en el instante de un peligro” (Benjamin, 1989, pp. 3-4).

La historia cumulativa a la que se refiere Merleau-Ponty —como
contraposicion a la historia empirica, lineal, meramente descriptiva—
bien puede ser la historia de las imagenes que se teje por montajes tal
como la concibe Didi-Huberman. El concepto de anacronismo con el
que Didi-Huberman relaciona la historia del arte puede asociarse al
modo en que Merleau-Ponty establece que hay una suerte de historia
del arte mas originaria que la que utilizamos para describir los pasajes
entre épocas histdricas, y de la que, en definitiva, esta depende. En
efecto, si cada pintor, en cada nueva obra, recomienza la empresa en-
tera de la pintura —que consiste en poner de manifiesto la visibilidad,
en “hacer visible”’—, entonces, de algin modo, se concentra en dicha
obra, implicitamente, toda la historia del arte pasada.

El comtin denominador entre ambas concepciones es el aleja-
miento de la asociacion entre historia y progreso, entendiendo al
progreso como un continuo lineal de momentos superables y supe-
rados. Merleau-Ponty lo piensa desde la pintura, con Paul Cézanne
como pintor arquetipico; Didi-Huberman, mds generalizadamente, lo
hace desde la imagen artistica, tomando sobre todo al arte minimalis-
ta como ejemplo.

A modo de cierre

Deciamos que Merleau-Ponty busca sustentar la idea de una his-
toria mas originaria; Didi-Huberman, por su parte, plantea —reivin-
dicando el trabajo de Benjamin- una reconsideracién del origen, en
cuanto objetivo historico:

31



Silvia Solas

Una historia del arte que, en ese sentido preciso, plantea la cues-
tion del origen serd, pues, una historia del arte atenta a los tor-
bellinos en el rio de los estilos, a las fracturas en el suelo de las
doctrinas estéticas, a los desgarramientos en el tejido de las re-
presentaciones. (...) el origen en este sentido cristaliza dialéctica-
mente la novedad y la repeticidn, la supervivencia y la ruptura: es
primero anacronismo (Merleau-Ponty, 2006, p. 110).

También la historia del arte concebida por Merleau-Ponty puede
pensarse desde el anacronismo: si cada artista retoma en su hacer
artistico la empresa entera de la pintura, y si cada obra se renueva
en su recepcién, entonces no podemos contar la historia de la pin-
tura o del arte en general en términos de continuidades o de supera-
ciones, por decirlo de algin modo, en linea recta y en una direccién
hacia adelante.

Lo que se pone en juego en ambas, en sintesis, es una tempora-
lidad particular que tensiona los tiempos del pasado y del presente,
que desdibuja los limites entre ellos. Estas concepciones se apartan
de la vision mimética sustentada en el dualismo, porque alli —como
lo concibe Merleau-Ponty— no se conjugan separadamente lo sensi-
ble y lo pensable, sino que ambos aspectos se dan en una suerte de
amalgama, o, para utilizar su propia nominacién, como un “entre-
dos” (entre-deux) mas originario. El mundo no es, exclusivamente,
ni pura espiritualidad, ni pura materia; es mas bien una mélange o
entramado que, en todo caso, hace posible que hablemos, en segun-
do grado, de lo que llamamos lo espiritual o lo material. Esa textura
constitutiva del mundo es lo que el arte intenta, no meramente des-
cribir, sino expresar, lo que, en la concepcién merleaupontyana, no
es otra cosa que constituir. La historia del arte es, en este sentido,
constitutiva de la realidad.

Didi-Huberman ha reconocido la cercania de su pensamiento con
el de Merleau-Ponty: ambos comprenden la imagen no como un simil

32



La historia de las imagenes: encuentros entre Merleau-Ponty y Didi-Huberman

de un segmento de la realidad, ni como una alusién abstracta a ella,
sino como una pieza, entre otras, que hace posible la constitucion de
lo real. Lo real que, lejos de la univocidad o la determinacién, resulta
contingente y ambiguo. De ahi el énfasis merleaupontyano en cali-
ficar como metafisica la empresa pictorica. Incluso la consideracién
hubermaniana del tiempo histérico como anacronismo, en tanto la
reconstruccion de las imdgenes, en presente, pero conjugando tiem-
pos diversos, rompe con la naturalizada idea de una realidad repre-
sentable en términos universales y acotados, y que seria susceptible
de ubicarse en un hoy —o en un ayer-.

Es en ese sentido que para Merleau-Ponty las imagenes visuales
tienen voz, aunque sea una voz silenciosa, en cuanto a no ser taxati-
vamente declarativa. La historia auténtica, la que resulta de la accion
imaginaria, no opera enumerando cada uno de los nombres y obras y
fechando cada una de las apariciones de artistas o movimientos con la
mayor precision posible, sino que, en otra sintonia, lo hace rescatando
esas voces del silencio y poniéndoles algin sonido.

Referencias bibliograficas

Agoglia, R. (2006). “La teoria del arte de Leonardo”. En ]J. Moran
(comp.), Los filésofos y los dias. De la Campana.

Benjamin, W. (1989). Discursos interrumpidos I. Filosofia del arte y de
la historia. Taurus

Bozal, V. (1999). Los origenes del arte del siglo XX. Historia 16.

Danto, A. (2003). Después del fin del arte. El arte contempordneo y el
linde de la historia. Paidés.

Da Vinci, L. (1950). Tratado de la pintura. Aguilar.

Deleuze, G. (2007) Pintura. El concepto de diagramal. Cactus.

Deleuze, G. (2009). Francis Bacon. Logica de la sensacion. Arena Libros.

Derrida, J. (2001). La verdad en pintura. Paidos.

Didi-Huberman, G. (2007). La pintura encarnada [seguido de La obra
maestra desconocida de H. de Balzac (trad. Manuel Arranz)]. Pre-textos.

33



Silvia Solas

Didi-Huberman, G. (2011). Ante el tiempo: Historia del arte y
anacronismo de las imdgenes. Adriana Hidalgo.

Didi-Huberman, G. y Cheroux, C. (2013). Cuando las imdgenes tocan
lo real. Circulo de Bellas Artes. https://img.macba.cat/public/
uploads/20080408/Georges Didi Huberman Cuando_las_

imagenes_tocan_lo_real.pdf
Foucault, M. (2017). Esto no es una pipa. Ensayo sobre Magritte. Eterna

Cadencia.

Hagelstein, M. (2005). George Didi-Huberman: une esthétique du
symptome. Daimon, Revista de filosofia, 34, 81-96.

Lessing, G. E. (2014). Laocoonte o sobre los limites de la pintura y la
poesia. Herder.

Mercury, J.-Y. (2000). L'expressivité chez Merleau-Ponty. Du corps da la
peinture. U'Harmattan.

Merleau-Ponty, M. (1948). Sens et non-sens. Editions Nagel.

Merleau-Ponty, M. (1956). Humanismo y terror (Trad. Le6n Rozichner).
Leviatan.

Merleau-Ponty, M. (1957). Fenomenologia de la percepcién. Peninsula.

Merleau-Ponty, M. (1957). Las aventuras de la dialéctica (Trad. Leén
Rozichner). Leviatan.

Merleau-Ponty, M. (1960). Signes. Les Editions Gallimard. Collection
NRF.

Merleau-Ponty, M. (1968). Résumé de Cours, Collége de France 1952-
1960. Les Editions Gallimard. Collection NRF.

Merleau-Ponty, M. (1970). Lo visible y lo invisible. Seix Barral.

Merleau-Ponty, M. (1976). La estructura del comportamiento. Hachette.

Merleau-Ponty, M. (1986). El Ojo y el Espiritu (trad. Jorge Romero
Brest). Paidds.

Merleau-Ponty, M. (2000). Sentido y sinsentido. Peninsula.

Merleau-Ponty, M. (2003). El mundo de la percepcién. Siete conferencias.
FCE.

34


https://img.macba.cat/public/uploads/20080408/Georges_Didi_Huberman_Cuando_las_imagenes_tocan_lo_real.pdf
https://img.macba.cat/public/uploads/20080408/Georges_Didi_Huberman_Cuando_las_imagenes_tocan_lo_real.pdf
https://img.macba.cat/public/uploads/20080408/Georges_Didi_Huberman_Cuando_las_imagenes_tocan_lo_real.pdf

La historia de las imagenes: encuentros entre Merleau-Ponty y Didi-Huberman

Merleau-Ponty, M. (2006). Elogio de la filosofia [seguido de El lenguaje
indirecto y las voces del silencio]. Nueva Vision.

Oliveras, E. (2007). La metdfora en el arte. Retdrica y filosofia de la
imagen. Emecé.

Sartre, J.-P. (1981). ;/Qué es la literatura? Losada.

Tatarkiewicz, W. (2002). Historia de seis ideas (Trad. F. Rodriguez
Martin). Tecnos.

35






La paradoja de la expresion y las relaciones
entre naturaleza y cultura. Observaciones sobre
el giro ontolégico en la obra de Merleau-Ponty

Andrea Vidal

La filosofia paradojal de Merleau-Ponty!

Alphonse de Waelhens (1977) sostenia que la filosofia de Mer-
leau-Ponty, al menos en su etapa fenomenoldgica o primera, era una
filosofia de la ambigiiedad.? En realidad, ya en el primer estadio de su
obra, es una filosofia de lo paradojal. Decimos paradojal porque una
filosofia que, en dicha etapa, busca ser descripcion de la experiencia
de la conciencia encarnada, aunque suponga una primacia de lo cor-
poral o lo sensible, no podria superar la resistencia de aquello que
es la experiencia de lo irreflexivo mismo o, lo que es igual, no podria
expresar en palabras aquello que pertenece al suelo del silencio. Esta
es, segin Merleau-Ponty, la tarea de la fenomenologia, la cual podria
considerarse como imposible.? Segin Toadvine (2008), es el problema

! En este primer apartado introductorio recupero un tratamiento de esta proble-
matica ya desarrollado, en parte, en Vidal (2019b).

2 En el prefacio titulado “Una filosofia de la ambigiliedad” a la edici6n de La es-
tructura del comportamiento de Merleau-Ponty: ver, por ejemplo, edicién en espanol de
Hachette, Bs. As., 1977, pp. 7-18.

3 Asi lo sostiene Merleau-Ponty en una discusién sobre la idea de fenomenologia
en el Coloquio de Royaumont sobre Husserl realizado en 1959. El contexto en que apa-

37



Andrea Vidal

de la resistencia de la verdad en el contexto de Fenomenologia de la
percepcion. En general, podemos decir, con Taminiaux (1977), que se
trata del problema del pasaje de la experiencia muda a la expresién.
Esta tarea fundamental y aporética, esta paradoja de la expre-
sién, es una manera de presentar la célebre frase de Husserl citada
por Merleau-Ponty a lo largo de toda su obra: “Al principio es la
experiencia pura y, por asi decir, muda atn, la cual se trata de llevar
a la expresién pura de su propio sentido”.* La paradoja consiste en
que, o bien la experiencia perceptiva originaria es enteramente muda
y entonces toda palabra que intente expresarla le es del todo extrana,
o bien esa experiencia originaria no es enteramente muda sino, a su
modo, ya hablante, y por lo tanto no necesitaria ser expresada. No
trataremos aqui de buscar una solucién a la paradoja, sino mostrar
el peso que esta posee en el paso de la fenomenologia a la ontologia
en el pensamiento de Merleau-Ponty —el paso entre las dos etapas
mas identificables de su obra—. Al mismo tiempo, esta paradoja puede
plantearse en términos de un problema central para Merleau-Ponty,
el de la busqueda del origen de la verdad: el paso de la experiencia
muda a la expresion, o de la experiencia perceptiva a la idealizacién,
el cual se transforma luego en el paso de la expresiéon muda a la ex-

rece la intervencion de nuestro autor es la discusion sobre la reduccion vy si la filosofia
explicita ya verdad en la experiencia. Merleau-Ponty reconoce alli lo paradojal y enig-
matico de la dificultad en la tarea misma de la fenomenologia, a la cual considera como
una tarea tal vez imposible. Ver AA.VV. Husserl. Tercer coloquio filoséfico de Royaumont
(1968, pp. 142-152).

4 Taminiaux estudia en detalle la recurrencia de esta frase de Husserl en la obra
de Merleau-Ponty. Aparece por primera vez citada en el prefacio de Fenomenologia de la
percepcion, en el contexto del tratamiento del tema de la reduccién. Luego, en una nota
del capitulo V de Las Aventuras de la dialéctica, capitulo que trata sobre Sartre y cuyo con-
texto es la discusién compromiso/hacer/libertad. Finalmente aparece citada por Merleau-
Ponty en el Coloquio de Royaumont de 1959 ya mencionado. También Toadvine (2002,
p. 269) menciona este andlisis de Taminiaux, en su caso para probar la resistencia de la
verdad como problema insoluble a lo largo de la obra de Merleau-Ponty.

38



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

presion hablada, del simbolismo implicito al simbolismo explicito, o
de un logos mudo a un logos proferido. Para dar cuenta de este debe-
remos considerar si lo natural y lo cultural pueden ser distinguidos —o
no- como polos de este proceso.

La significacion ontoldgica de la paradoja
de la expresion en el primer Merleau-Ponty:
discusion con Renaud Barbaras

Para poder sostener lo planteado en la introduccién, deberemos
aclarar algunas cuestiones preliminares. Por un lado, debe aclarar-
se la unidad de pensamiento en la obra de Merleau-Ponty previa y
posterior al giro ontolégico (o entre lo que se denomina el primer y
segundo Merleau-Ponty); por el otro, la estrecha conexién que existe
entre la bisqueda de una nueva ontologia y la paradoja de la expre-
sién, conexién que hace necesario el giro mencionado. Esta segunda
afirmacién es la que nos aleja de la tesis sostenida por Renaud Bar-
baras (2001) en su libro De I’étre du phénomeéne, aunque estariamos
de acuerdo —con algunos matices— con la cuestiéon de la unidad de
la filosofia merleaupontyana. Dado que el desacuerdo no es menor
respecto de lo que intentamos fundamentar, empezaremos entonces
con lo que acordamos, para luego pasar a desarrollar las razones de
nuestro desacuerdo.

Barbaras (2001) sostiene que “el pensamiento de Merleau-Ponty
es profundamente uno” (p. 12), y que no hay ruptura entre sus tiltimas
obras y las primeras, aunque ello no signifique que toda su filosofia
le haya sido dada de un solo golpe ya conformada. Como toda otra
filosofia, 1a unidad de la obra de Merleau-Ponty se da en su devenir, y
particularmente en el caso de este autor, contra ella misma o contra
la rigidez de los conceptos heredados. Que el proyecto de desarrollo
de una ontologia por parte de Merleau-Ponty haya quedado inacaba-
do hace que el debate entre continuidad y ruptura tome mas fuerza
segln el comentador o intérprete de que se tratare, porque no conta-

39



Andrea Vidal

mos con un texto terminado en el que el autor mismo haya hecho ex-
plicito el balance o la reconciliacién. Adquieren entonces relevancia
las obras no publicadas hasta el momento de su muerte, los cursos y
resimenes, para buscar el tejido coherente y consistente de su obra.
Para Barbaras (2001), quien tiende a restringir al llamado “segundo
Merleau-Ponty” al texto de Lo visible y lo invisible, la filosofia de Mer-
leau-Ponty se confunde con su ontologia y los textos que preceden a
este Gltimo libro son “invocados como el camino que conduce a ella”
(p.12).5

De esta posicién podemos rescatar la consideraciéon de un Mer-
leau-Ponty como presente y a la vez ausente en sus textos, como una
tarea mas que como una doctrina, un llamado a la reactivacién o rea-
nudacién de un pensamiento mas que a su repeticion o investigacién
candnica. Cito a Barbaras (2001):

Hemos deseado aqui restaurar el eslabon perdido. Nuestro prop6-
sito no es ni retomar de principio a fin el movimiento de su pensa-
miento para comprender a Lo visible y lo invisible como su término,
ni evaluar su herencia, sino retomar por si misma esta ontologia
de Merleau-Ponty, la cual es a nuestros ojos la clave de su obra
entera, asi como de muchas reflexiones contemporaneas (p. 13).

Ahora bien, aunque compartimos la perspectiva general sobre
la obra de Merleau-Ponty, y especificamente la importancia del pro-
yecto ontoldgico para dicha obra, asi como para la contemporanei-
dad, discrepamos con la tesis de Barbaras acerca de cudl es el “esla-
boén perdido”. En especial, no acordamos sobre como lee o invoca los
textos previos al giro ontoldgico, asi como cuando ubica a este y qué
lo motivaria.

5 Las citas en espanol del texto de Barbaras son, en todos los casos, traduccién
propia. En el original la cita extensa es la siguiente: “La philosophie de Merleau-Ponty
se confond pour nous avec son ontologie, et les textes qui la précédent ne nous sem-
blent devoir étre invoqués que comme le chemin qui y conduit”.

40



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

Para dar cuenta de este desacuerdo tendremos que desarrollar
muy brevemente su tesis, la relativa a la “verdadera significacién”,
segun el filésofo francés, del giro ontolégico merleaupontyano y a
qué necesidad responde. De manera esquematica, podemos sinteti-
zar la presentacién de Barbaras de las dos primeras obras de Merleau-
Ponty (Estructura del Comportamiento y Fenomenologia de la percep-
cion) del siguiente modo: mientras que Estructura del comportamiento
se sittia en el campo de la objetividad (el saber positivo o ciencias del
comportamiento) con el fin de evidenciar “el fracaso de las ontolo-
gias naturalistas”, Fenomenologia de la percepcién se despliega sobre
el campo de la conciencia vivida con el fin de demostrar “la imposi-
bilidad de concebir la accién constituyente de la conciencia bajo el
modo de una posesion intelectual” (Merleau-Ponty, 1994). De este
modo, el estudio de la conciencia en el mundo humano confirma el
analisis del comportamiento animal, una cierta oscuridad o exterio-
ridad ante si. En la primera obra, entonces, segin Barbaras y tantos
otros, se asume un punto de vista externo —considerar el comporta-
miento como un objeto del mundo-, que denuncia el realismo; en la
segunda obra, en cambio, se adopta un punto de vista interno —el de
la experiencia perceptiva—, que orienta la denuncia contra el inte-
lectualismo. Esta doble critica atraviesa toda la primera etapa de la
obra de Merleau-Ponty: ni la filosofia realista ni la intelectualista son
adecuadas ni suficientes para dar cuenta fielmente de la experiencia,
irreductible tanto a los presupuestos intelectualistas como a los re-
alistas. Sin entrar en las criticas presentadas por el filésofo francés
a ciertos desarrollos puntuales de estas dos obras, nos detendremos
en la conclusion a la que llega en su andlisis, al advertir —correcta-
mente— que, aunque intente descartar al realismo y al intelectua-
lismo, Merleau-Ponty queda prisionero del vocabulario de estas dos
filosofias. Sin embargo, no es lo tinico que concluye; Barbaras (2001)
sostiene ademas lo siguiente:

41



Andrea Vidal

Realismo e intelectualismo no son superadas sino solamente
puestas en el banquillo, de suerte que finalmente la doble nega-
cién tiende a convertirse en una doble afirmacién: lejos de dar
lugar a un cuestionamiento radical de los conceptos de la filoso-
fia objetiva, la descripcion se efectia a la vez en un vocabulario
realista e intelectualista. (...) Por ello podemos decir que se trata
de un texto [Fenomenologia de la percepcion] mas bien descriptivo
que propiamente filoséfico (p. 25, cursivas del autor).¢

Para ilustrar esta limitacion, senala como ejemplo de la estrategia
de Merleau-Ponty en Fenomenologia de la percepcion el siguiente, re-
lacionado con la nocién de existencia:

Prisionero de un marco dualista, Merleau-Ponty no puede pues
describirla [a la existencia] mas que de manera negativa: ella no
recubre ni la pasividad del sujeto antropolégico situado en el
mundo objetivo, ni 1a pura actividad del sujeto constituyente, pero
esta existencia sigue siendo la de un sujeto o, mejor aun, es el
sujeto mismo, de modo que la plenitud de la experiencia que ella
designa no puede ser alcanzada (Barbaras, 2001, p. 27, las cursivas
nos pertenecen).’

La critica que despliega el filésofo hacia esta estrategia de doble
negacion via una simultaneidad de descripciones con categorias de

¢ En el original: “Réalisme et intellectualisme ne sont pas tant dépassés que mis a
I’écart, de sorte que, finalement, la double négation tend a se muer en double affirma-
tion : loin de donner lieu a une remisse en cause radicale des concepts de la philosophie
objective, la description est effectuée a la fois dans le vocabulaire réaliste et intellec-
tualiste. (...) C’est pour quo on peut dire qu’il s’agit d’un texte [Phénoménologie de la
perception] plutét descriptive que proprement philosophique”.

7 En el texto original, “Prisonnier d’un cadre dualiste, Merleau-Ponty ne peut donc
la décrire que de maniére négative : elle ne recouvre ni la passivité du sujet anthropo-
logique situé dans le monde objectif, ni la pure activité du sujet constituant; mais cette
existence demeure bien celle d’un sujet, ou plutot est le sujet lui-méme, de sorte que la
plénitude de ’expérience qu’elle désigne ne peut étre atteinte”.

42



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

tradiciones diferentes revela el origen de nuestro desacuerdo con su
posicion. Es en este punto que tomamos fuerte distancia de su ana-
lisis: en la valoraciéon que hace de esta estrategia merleaupontyana
previa al giro ontolégico, a la que llega a considerar, como vimos, no
filosdfica e incluso incomprensible y vacia de sentido. Citamos una vez
mas a Barbaras (2001):

Merleau-Ponty nos pone en guardia contra una interpretacién
intelectualista, pero dado que lo otro del intelectualismo es jus-
tamente el empirismo que este analisis tiene por funcién recha-
zar, esta puesta en guardia no puede tomar otra forma mads que la
negacion vacia e incomprensible (p. 29, las cursivas son nuestras).?

Un ejemplo no menor de a qué se refiere Barbaras con su critica
es que, para él, la distancia que Merleau-Ponty toma frente al inte-
lectualismo cuando sostiene un cogito tacito en Fenomenologia de la
percepcion solo constituye una negacién vacia de sentido que no hace
mas que afirmar el idealismo.

La discusién aqui no es superficial. Barbaras afirma que, o bien la
permanencia en marcos conceptuales tradicionales o bien la denuncia
de estos marcos conceptuales son las responsables de la poca radicali-
dad de la primera obra de Merleau-Ponty. Sostiene esto cuando critica
el uso de la estrategia de la doble negacién o la de la afirmacién simul-
tanea, por las cuales Merleau-Ponty no estaria haciendo filosofia, o al
menos caeria en vacios de sentido. Por nuestra parte, no solo no acor-
damos con esta critica, sino que pensamos que precisamente lo que
Barbaras pasa por alto es, por un lado, la potencia de las estrategias
del ni-ni (doble negacion) y de la afirmacién a la vez en esta prime-
ra etapa de Merleau-Ponty, y, por otro, la intima relacién que dichas

8 En el original, “Merleau-Ponty nous met en garde contre une interprétation in-
tellectualiste de la formule, mais puisque I’autre de I’intellectualisme est justement
I’empirisme que cette analyse a pour fonction de récuser, cette mise en garde ne peut
prendre que la forme d’une négation vide et incompréhensible”.

43



Andrea Vidal

estrategias poseen con la ambigiiedad constitutiva de la experiencia y
con la paradoja de la expresién y sus consecuencias ontolégicas.
Volviendo al ejemplo mencionado, podemos ver el distanciamien-
to entre la lectura de Barbaras y la nuestra. En Fenomenologia de la
percepcion, Merleau-Ponty presenta al cogito tacito de este modo:

La conciencia no es ni posicion de si ni ignorancia de si, ella esta
no-disimulada a si misma, es decir, que no hay nada en ella que no
se le anuncie a ella misma de alguna manera, aunque ella no tenga
necesidad de conocerlo expresamente (2008, p. 349; 1994, p. 311,
cursivas del autor).’

Esta presencia a si no es del orden del conocimiento ni la de la
constitucién, al punto que define mas adelante al cogito tacito como
“esta subjetividad indeclinable [que] no tiene sobre si misma y so-
bre el mundo mas que un agarre resbaladizo” (2008, p. 265; 1994, p.
412).19 Es el agarre resbaladizo lo que destaca aqui sobre el fondo de
la estrategia de la doble negacién o rechazo de la suficiencia de dos
enfoques tradicionales que bifurcan y desvirtiian el pleno de la expe-
riencia. Ese mismo agarre resbaladizo es el que nos provee un punto
de partida para la filosofia y nos revela, ademas, una conexién intima
con el mundo mediante la paradoja de la expresion:

la conciencia silenciosa solamente se capta como Yo pienso en
general ante un mundo confuso “por pensar”. Toda captacion par-

° En el original, “La conscience n’est ni position de soi, ni ignorance de soi, elle
est non dissimulée a elle-méme, C’est-a-dire qu’il n’est rien en elle qui ne s’annonce
de quelque maniére a elle, bien qu’elle n’est pas besoin de connaitre expressément”.
La traduccion citada en el cuerpo del texto corresponde, como la de todas las citas de
Fenomenologia de la percepcion, a la edicién en espanol de 1994 de Planeta-Agostini. Las
citas de Fenomenologia de la percepcion se referenciaran, en el cuerpo del texto, con el
ano y pagina de la edicién francesa consultada en primer lugar, seguidas de la edicién y
paginacion de la edicién en espanol.

10 En el original, “cette subjectivité indéclinable n’a sur elle-méme et sur le monde
qu’une prise glissante”.



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

ticular, e incluso la reconquista de este proyecto general por la
filosofia, exige que el sujeto despliegue unos poderes cuyo secreto
no posee y, en particular, que se haga sujeto hablante. El cogito
tacito no es cogito mas que cuando se ha expresado a si mismo
(2008, pp. 465-466; 1994, p. 413).1

En cambio, para Barbaras, como hemos visto, la doble negacién,
por ejemplo, en la definicién del cogito tacito recién citada, llevaria a
Merleau-Ponty a graves problemas, tales como el de determinar el lu-
gar de la percepcion como un no lugar y el problema de negar el cogito
mismo (2001, pp. 32-33). La critica del filésofo queda a veces atrapada
en la estructura sintactica del francés: por un lado, limita la férmula
lingtiistica de la doble negacién a un problema de imprecisién, indeci-
sién o de falta de radicalidad en la estrategia merleaupontyana, y, por
otro lado, hipostasia el contenido de lo negado criticando el valor de
la negacion en Merleau-Ponty como una negacién “inmediata”. Ade-
mads, sostiene —citando una muy breve y confusa nota de trabajo de Lo
visible y lo invisible>~ que “es necesario sustituir la idea de negacién
inmediata por otro sentido de la negacion” (Barbaras, 2001, p. 35).

El problema en la interpretacién de Barbaras no es que la formula
retdrica de la doble negacién, por ser usual su uso retérico en francés,
no revista el caracter radical que él espera de la reflexion de lo irre-
flexivo, por ejemplo, ni que él mismo obvie el uso retérico que hace
de la doble negacidn; el problema de fondo es que su denuncia (en
cuanto no filoséfica o productora de sinsentidos) es un indicio de que

' En el original, “la conscience silencieuse ne se saisit que comme Je pense en
général devant un monde confus “a penser”. Toute saisie particuliére, et méme la re-
conquéte de ce projet général par la philosophie, exige que le sujet déploie des pouvoirs
dont il n’a pas le secret et en particulier qu’il se fasse sujet parlant. Le cogito tacite n’est
cogito que lorsqu’il s’est exprimé lui-méme”.

12 La nota de trabajo de Lo visible y lo invisible que cita Barbaras aqui es: “négation-
référence (zéro de...)” [negacion-referencia (cero de...)].

45



Andrea Vidal

no reconoce el valor de la paradoja de la expresion en la busqueda del
eslabodn perdido del giro ontolégico que ha emprendido.

Asi, para el filésofo francés, es el problema de la otredad (y no el
de la expresion) el que no solo anima la unidad del pensamiento de
Merleau-Ponty en su transicion a la ontologia, sino el que revela la
tensioén que atraviesa la Fenomenologia de la percepcion. En su tesis,
Barbaras (2001) sostiene que es en la descripcion de la experiencia
del otro donde se manifiesta “mejor que en otra parte” la insuficiencia
de la perspectiva adoptada por Fenomenologia de la percepcién y “por
lo tanto, la necesidad de un pasaje a la ontologia” (p. 36).'3 El eslabon
perdido, seglin €1, seria el fracaso de Fenomenologia de la percepcion a
la hora de dar cuenta de la experiencia del otro. Solo por la necesidad
de resolver este problema —al margen de todo residuo intelectualista—
es que podria llegar a considerarse el problema de la expresién como
derivado del primero. Al contrario, pensamos que, aunque ambos sean
problemas solidarios, en realidad es el problema de la expresién —en
su dimension paradojal y en su implicancia ontoldgica— el que lleva a
Merleau-Ponty desde los limites de la fenomenologia a la necesidad
de un giro ontoldgico, inacabado por lo demas.

Acordamos con Vanzago (2016) en que la estrategia de la doble
negacioén, o del ni-ni, es una modalidad de andlisis que deriva del
interés de Merleau-Ponty por el problema de la verdad y de la sub-
jetividad, ya central en sus primeras obras. El ni-ni asume la pers-
pectiva encarnada por la que opta Merleau-Ponty ya en Estructura
del comportamiento: ni cosa ni idea, ni reflejo mecanico ni conciencia
desencarnada, el sujeto es ante todo un cuerpo. La perspectiva del
ni-ni, central en la estrategia de rechazo del realismo/empirismo y
del intelectualismo/idealismo —como vimos en la critica que le dirigia

13 En el original, “Avec la description de I’expérience d’autrui se manifeste, mieux
qu’ailleurs, ’insuffisance de la perspective adoptée dans cet ouvrage et, partant, la né-
cessité d’un passage a ’ontologie”.

46



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

Barbaras—, va acompanada por la estrategia de andlisis del “a la vez”
(o de la afirmacién simultanea). Ser el propio cuerpo es a la vez 1o mas
intimo y lo més extrano. La estructura argumental de Merleau-Ponty
es senalar como el cuerpo se muestra o se manifiesta de un modo muy
particular cuando deja de “funcionar” normalmente como instrumen-
to. El acento en la idea del cuerpo que “se muestra” es central para
dar cuenta de la reflexividad que representara el problema de la ex-
presion. La importancia del analisis de las patologias (como la afasia)
radica en subrayar que el sujeto humano en su vida cotidiana opera de
manera simbdlica en cualquier nivel (la percepcion, la reflexion, y la
praxis son simbdlicas), pero que solo cuando esta funcionalidad sim-
boélica general falla es que se muestra o se manifiesta en cuanto tal. La
interpretacién de Merleau-Ponty de la patologia es la de pérdida de
una capacidad diferenciadora (simbdlica) y de retorno a una vida mas
general y anénima (presubjetiva).

De manera muy general, podemos decir que la expresion ya se re-
laciona en la primera de sus obras con la vida del cuerpo: no en el
sentido de una posesion de verdades que serian articuladas por el po-
der superior de la palabra sonora o escrita, sino en el sentido de “una
capacidad de efectuar diferenciaciones cada vez mas finas pero al mis-
mo tiempo, y por ello mismo, nunca definitivas” (Vanzago, 2016, p.
33).14La expresion no es una capacidad de representar cosas en si sino
de producir una mayor o menor articulacion: es el cuerpo el que “se”
expresa y al expresarse se realiza viviendo. Este andlisis se profun-
diza en Fenomenologia de la percepcién, porque en esta segunda obra
Merleau-Ponty intenta dar cuenta del nexo entre esa vida corpérea,
simbdlica, y el lenguaje. Como senala Vanzago (2016), nuevamente

4 En el original, L. Vanzago sostiene: “il soggetto ‘normale’ non esegue presta-
zioni che sarebbero vere in assoluto, quanto piuttosto riesce a operare differenziazioni
sempre piu fini ma percid anche non mai definitive”. La traduccién al espanol, como
todas las de este articulo, me pertenecen.

47



Andrea Vidal

encontramos que el problema central es el de la expresién, aunque
aqui se formule en estos términos: si la capacidad expresiva es pro-
pia de una vida, que es vivida materialmente, sostenida por estratos
vitales prehumanos e incluso preanimales (y no por una conciencia
desencarnada), ;qué diferencia se introduce mediante el acceso, pro-
pio de los seres humanos, al lenguaje como capacidad simbélica abs-
tracta? (p. 35)."°

Dar cuenta del pasaje de la vivencia prelingiiistica corpérea a la
vivencia lingiiistica del cogito es, para Merleau-Ponty, describir esta
transicién como una diferencia de nivel, pero en una continuidad ge-
neral del vivir encarnado. La encarnacién lingiiistica es condicién de
posibilidad del lenguaje y del pensamiento. Y lo es precisamente por
esta imposibilidad de transparencia, y de su necesaria opacidad vy la-
tencia. Merleau-Ponty comienza el capitulo que en Fenomenologia de
la percepcion dedica al cuerpo como expresion y a la palabra (sexto ca-
pitulo de la primera parte) sosteniendo lo siguiente: “Buscando des-
cribir el fenémeno de la palabra y el acto expreso de la significacion,
tendremos la oportunidad de superar definitivamente la dicotomia
clasica del sujeto y del objeto” (2008, p. 212; 1994, p. 191).1° La expre-
sién permite en dltima instancia que se supere la escision ontolégica
entre sujeto y objeto, completando asi la operacién de la percepcion,
y rechazando la fractura entre los dos frentes que repele la estrategia
del ni- ni y el a la vez: 1a oposicién entre empirismo/realismo, por una
parte,y del idealismo/intelectualismo, por la otra. Nuevamente, como
en Estructura del comportamiento, es a través del estudio de patolo-

15 La afirmacion original de Vanzago es la siguiente: “che differenza viene intro-
dotta dall’accesso — proprio fondamentalmente soltanto degli esseri u- mani — al lin-
guaggio come capacita simbolica astratta? Come pensare il linguaggio?”.

16 En el original se lee “En cherchant & décrire le phénomene de la parole et ’acte
expres de signification, nous aurons chance de dépasser définitivement la dichotomie
classique du sujet et de I’objet”.

48



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

gias como la de la afasia que intenta superar, en Fenomenologia de la
percepcion, esta aporia. Para ello retoma la estrategia del ni-ni (2008,
pp. 214-217) para senalar que la palabra es portadora de sentido por
su propio poder significante; ni por adicion externa ni de modo atem-
poral, sino inmersa en la historia corpérea de las transformaciones
expresivas. Emerge asi la contingencia del cogito. Como vimos, no lo
seria si no se expresara, dado que piensa a partir del lenguaje: es el
lenguaje el que “piensa”. Merleau-Ponty se enfrenta al intelectualis-
mo, que entiende al pensamiento desarraigado de su materialidad,
soberano y auténomo, asi como enfrenta a la vez al empirismo, que
supone que el lenguaje puede ser explicado causalmente reduciéndo-
lo a un fendmeno bioldgico. Las estrategias del ni-ni y del a la vez se
centran en la paradoja de la expresion e intentan preservar la posibi-
lidad de que el lenguaje sea autbnomamente expresivo sin volverlo un
pensamiento desmaterializado. La palabra, entonces, no traduce un
pensamiento ya hecho, sino que lo realiza: el significado, perceptivo o
lingliistico, posee una indeterminacién constitutiva y por ello no “es”,
sino que “se hace” actuandose.

La tesis de Merleau-Ponty en Fenomenologia de la percepcion sobre
cémo se da el pasaje desde la contingencia del sentido lingiiistico a la
aparente eternidad del significado conceptual es que dicho significa-
do conceptual surge del significado “gestual” de la palabra (2008, p.
219).'" La palabra es entendida como un gesto de tipo particular: com-
parte con el gesto corporal la posibilidad de implementar lo virtual en
lo actual, solo que el gesto corporal evoca las posibilidades que luego

17 “II faut bien qu’ici le sens des mots soit finalement induit par les mots elles-mé-
mes, ou plus exactement que leur signification conceptuelle se forme par prélevement
sur une signification gestuelle, qui, elle, est immanente a la parole” (la cursiva pertenece
el original). La edicidn espanola consultada traduce: “Necesario es que aqui, el signifi-
cado de los vocablos venga inducido por las palabras mismas, o mas exactamente, que
su significacién conceptual se forme a partir de una significacion gestual inmanente en
la palabra” (1994, p. 196).

49



Andrea Vidal

la palabra articula vy, asi, extiende. Ahora bien, no hay primacia de la
palabra, puesto que sin cuerpo no podria ser significante: la capacidad
de instituir lo virtual no deriva de haber adquirido un lenguaje, sino
que, por el contrario, es su condicién de posibilidad. Y esta diferencia
es importante: es la palabra, y no el lenguaje abstracto —suma de sig-
nos arbitrarios o potencia del espiritu— la que representa la continua-
cién de los gestos corporales, con otros medios, de otra manera. De
aqui que la palabra sea encarnada y una gestualidad sui generis, pero
en ningln caso diferente esencialmente o por naturaleza del cuerpo
humano y no humano. Esto significa, por ejemplo, que no todo puede
ser dicho del mismo modo en cualquier idioma ni usando el mismo
lenguaje, en cualquier momento de la historia.

Asi, la especificidad del gesto lingiiistico no es una diferencia de
naturaleza o una primacia. La especificidad de la expresion lingiiistica
es que produce un olvido de su institucién, se cancela a si misma en
cuanto expresion operante, para de este modo provocar la ilusién de
ser un mero vehiculo de una conceptualidad transparente: esta espe-
cificidad es la que origina el equivoco de un espiritu desencarnado.
El gesto lingiiistico, como dice Vanzago (2016) —a quien he seguido
en este andlisis—, estd habitado por una “tendencia a la propia auto-
remocién” (autocancelacién) que lo diferencia de los otros tipos de
gestualidad (p. 38).'* Como senala Merleau-Ponty (2008), el sujeto no
sabe esto porque habita el propio lenguaje y se mueve en él como se
mueve con el propio cuerpo (p. 220): para hablar, el sujeto no se re-
presenta en primer lugar en silencio lo que debe luego decir palabra
por palabra, sino que se sitlia en las palabras que tiene a la mano y
en las que le faltan, y por ello las lagunas del lenguaje son tan impor-
tantes como su plenitud, precisamente porque la expresién no es eje-

18 Vanzago lo sefiala en estos términos: “Il gesto linguistico dunque & abitato o
attraversato da una tendenza alla propria auto-rimozione che lo differenzia dagli altri
tipi di gestualita”.

50



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

cucion de una tarea —como lo es para cualquier inteligencia artificial
(TA) que posee el lenguaje a disposicién como un algoritmo-, sino la
implementacién de una virtualidad que no le preexiste. El sujeto no es
propietario de los propios pensamientos, sino que se los apropia y los
“interioriza” mostrandoselos a si mismo, como a los demas, gracias a
la palabra.

Como vemos, estos analisis muestran que ya en el primer Mer-
leau-Ponty -y especificamente en Fenomenologia de la percepcién— no
es del problema del otro que podria derivarse, como segundo, el pro-
blema de la expresion, sino que en el hablar el otro deja de ser un
enigma para volverse un semejante: el gesto nos acerca porque por los
gestos nos entendemos cuando hablamos idiomas distintos (o incluso
cuando pertenecemos a especies diferentes: los humanos nos comu-
nicamos gestualmente con no humanos), y con el hablar “la interiori-
dad de los demds se exterioriza” (Vanzago, 2016, p. 39), se visibiliza lo
invisible, “se” expresa. Esto no quiere decir que la subjetividad de los
otros sea la manifestacion extrinseca de su interioridad inalcanzable,
sino al contrario: la subjetividad de los otros vive en su expresion, en
su expresarse gestual, lingtliistica y corporalmente. Y asi como yo no
tengo primacia sobre mis pensamientos, del mismo modo tampoco
el otro es inalcanzable en su separacion: la palabra —ya sea pensada
o pronunciada en voz alta— libera asi del mito de la interioridad. La
palabra es un medio de apropiarme de mi misma: siempre hablo a
alguien, a otro, incluso si ese alguien soy yo misma, que soy el otro de
los otros. Esta tesis de Merleau-Ponty es, ademads, un nuevo resultado
de la estrategia del ni-ni: el problema de la otredad se reconduce re-
chazando a la vez las filosofias de la otredad absoluta, asi como las de
la identidad absoluta.

La tendencia del lenguaje a ocultarse a si mismo, a autocancelar-
se y generar de ese modo la ilusién de un pensamiento auténomo y
anterior a su expresion, es explicada por Merleau-Ponty con la dis-

51



Andrea Vidal

tincién entre palabra hablada y palabra hablante (2008, pp. 238-239),
pues solamente mediante el analisis de la palabra y de la expresion se
reconoce la naturaleza enigmadtica del propio cuerpo —ni objeto natu-
ral ni objeto fisico matematico—, fuente viva de sentido y asiento del
milagro de la expresion. Es a partir de hallar el sentido naciente en
el cuerpo vivo que luego podra extenderlo al mundo sensible, pues la
ambigiliedad corpdrea se enraiza en la naturaleza y a la vez en la cultu-
ra. Un gesto corporal (recordemos que la palabra es un tipo particular
de gestualidad) no puede ser comprendido reduciéndolo a impulsos
neurolégicos, bioldgicos ni fisicomatematicos.

La palabra hablada es la que considera la expresién como ya rea-
lizada, posee unas significaciones ya adquiridas y se beneficia de ello.
Generalmente “se” habla, pero no se opera sobre el hablar mismo para
transformarlo. “De ese modo, la palabra hablada ‘habla’ pero habla
al modo del algoritmo que, al juntar secuencias preordenadas [como
hace un cédigo, un programa, una IA hoy], es considerada como un
habla independiente del cuerpo” (Merleau-Ponty, 2008, p. 238). La
palabra hablante es “aquella en la que la intencién significativa se en-
cuentra en estado naciente” y el “exceso de nuestra existencia a pro-
posito de nuestro ser natural” (Merleau-Ponty, 2008, p. 238; 1994, p.
213). Genealdgicamente, se da antes de la palabra hablada, y no posee
un sentido preexistente, sino que lo crea con la potencia gestual del
cuerpo y del mundo. Es la que tiene el poder particular de producir se-
dimentaciones, es decir, significados mas o menos estables que luego
pueden convertirse en adquisiciones duraderas de una comunidad in-
tersubjetiva. Es la palabra hablante la que instala en nosotros la idea
de la verdad como limite supuesto, teleologia, de su empeno: la idea
de la verdad la debemos a la capacidad de sedimentacién objetiva-
dora, la capacidad de idealizacién, pero que descansa en la potencia
gestual imbricada con el mundo sensible. Se olvida de si como un he-
cho contingente y se piensa como un ideal de pensamiento atemporal

52



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

y sin palabras. Lo especifico de la palabra hablante es este olvido que
genera ese ideal, pues, por ejemplo, segiin Merleau-Ponty, la idea de
una musica sin sonidos nos resulta absurda. El pensamiento es asi
un caso particular de expresién, como también la percepcién mis-
ma lo es, pero toda expresion no es, respecto de la vivencia muda,
prelingiiistica y presubjetiva, mas que un zumbido aproximado. Para
Merleau-Ponty, en una frase famosa, serd necesario cavar debajo de
ese zumbido para reencontrar el silencio primordial y describir asi “el
gesto que rompe ese silencio” (Merleau-Ponty 1994, p. 201). Es esta
frase la que da cuenta del corazén de la paradoja de la expresion, que
queda irresuelta en Fenomenologia de la percepcion, mera indicacion
de una tarea futura. En Signos seguira sosteniendo:

tenemos que considerar la palabra antes de que se la pronuncie, el
fondo de silencio que no deja de rodearla, sin el cual no diria nada,
0, lo que es mas, poner al descubierto los hilos de silencio de que
esta entremezclada (Merleau-Ponty, 1964a, p. 57).

Una manera provisoria de entender esta paradoja es como lo
hace Vanzago (2010, 2016): buscar el silencio en la variacion misma,
al borde de la inconmensurabilidad, dentro de la potencia gestual y
expresiva general que agrupa a seres, culturas, sociedades y épocas
diferentes.

Del problema de la verdad a la ontologia

Entendemos el problema del otro, entonces, como derivado del
problema de la verdad, que esta en el centro de los andlisis de Mer-
leau-Ponty sobre la capacidad de expresién y de simbolizacion en sus
dos primeras obras mediante las estrategias interna/externa, de do-
ble negacién y de afirmacién simultdnea. La paradoja de la expresion
atraviesa por entero su obra y remite tanto a la paradoja de la inma-
nencia-trascendencia como al problema del simbolismo, pero desde
una perspectiva no subjetivista. La insuficiencia de Fenomenologia de

53



Andrea Vidal

la percepcion reside, para Merleau-Ponty, en las categorias mediante
las cuales da cuenta de los resultados de su investigaciéon. Como lo
senala en Lo visible y lo invisible —cuyo objetivo, evidenciado en una de
sus notas de trabajo, es llevar los resultados de la Fenomenologia de la
percepcion a su explicitacién ontoldgica—, “los problemas que perma-
necen luego de esta primera descripcion se sostienen en que, en parte,
he conservado la filosofia de la conciencia” (2010, p. 237) y “los pro-
blemas formulados en Fenomenologia de la percepcion son insolubles
porque alli parto de la distincién ‘conciencia’-‘objeto’” (2010, p. 253).

Ahora bien, no es en Lo visible y lo invisible (2010) —obra pdstuma
e incompleta- donde Merleau-Ponty comienza a realizar esta expli-
citacién o giro ontoldgico. El itinerario empieza mucho antes, y ya a
partir de las criticas recibidas en el debate posterior a su conferencia
del primado de la percepcidn, dictada en la Sociedad Francesa de Fi-
losofia (1946), inicia su remodelacién metodolégica y categorial. En
los textos de postulacion a su candidatura a docente investigador del
College de France," en 1951, senala que es el problema de la verdad,
del origen de la verdad y del simbolismo, el que debe completar su
perspectiva, y que a ello se abocara su investigacion futura: ofrecer
una teoria de la verdad es el objetivo de dos libros que estaban ya en
avanzada preparacion a comienzos de los anos 50. Es la preeminencia
del problema de la verdad la que lo lleva a abocarse, en primer lugar, a
la dimensién paradojal de la expresion y del lenguaje y no al problema
de la otredad. Merleau-Ponty le reconoce a Guéroult —en la carta de
presentacion que le envia, conocida como Un inédit de Merleau-Ponty,
con motivo de su candidatura al puesto de profesor en el Collége de
France— que los libros sobre el problema de la verdad se encontra-

19 Hallamos esta presentaciéon en dos textos: 1) Titres et travaux. Projet
d’Enseignement (1951, enviado como postulacién al Collége de France) y 2) Un Inédit
de Merleau-Ponty (texto de 1951 que Merleau-Ponty remite a Martial Guéroult por su
candidatura al Collége de France, publicado luego de su muerte).

54



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

ban en avanzada redaccion. Los titulos de estos eran mencionados
alli como EI origen de la verdad e Introduccién a la prosa del mundo, y
en ellos intentaba desarrollar respuestas a ciertas criticas que habia
recibido la Fenomenologia de la percepcion.

Hemos visto que solo profundizando en el fendmeno de la expre-
sién en su originalidad es que aparecera la necesidad de la ontologia,
asi como los limites de la perspectiva anterior, en la obra de Merleau-
Ponty. Y es por ello que el periodo que sigue inmediatamente a la
Fenomenologia de la percepcién —como también los primeros cursos
dictados en el Collége de France una vez obtenido el puesto- esta
dominado por la cuestién del lenguaje (no por el problema del otro,
al cual se abocara después). También, por la cuestion del pasaje que
se realiza en el acontecimiento expresivo, entre la experiencia de la
palabra hablante —creadora de un sentido ausente hasta entonces—
y la palabra hablada —como cosa instituida y portadora de un senti-
do sedimentado-, o, dicho de otro modo, entre la percepcién como
fuente de verdad y la simbolizacion. El proyecto de investigacién que
desarrollaba, segiin lo comunica Merleau-Ponty en Un inédit... y en
Titres et Travaux, tenia como objetivo que estas investigaciones so-
bre la expresion y la verdad (una vez terminadas) desembocasen en
el problema general de las relaciones del hombre con el hombre, asi
como de los hombres con la naturaleza, las cuales serian objeto de
“investigaciones ulteriores” (Merleau-Ponty, 2000, p. 45).

Por ello, el primer curso que Merleau-Ponty dicta en el Collége
de France (1952-1953) es titulado El mundo sensible y el mundo de la
expresion (Le monde sensible et le monde de | expression). Se propone
alli profundizar en el andlisis del mundo percibido, mostrando que
él supone ya la funcion expresiva o una logica perceptiva, y preparar
el andlisis de la funcién expresiva por la cual el mundo percibido es
sublimado, para hacer una “teoria concreta del espiritu” (Merleau-
Ponty, 2011, p. 45).

55



Andrea Vidal

El filésofo reconoce aqui que Fenomenologia de la percepcion fue
una obra preparatoria, ya que en ella apenas se habia ocupado de la
cultura y de la historia; ademads, que el método utilizado se aplica alli
solamente al plano de lo sensible o del saber objetivo. Aclara por ello
que lo que ese texto sostiene sobre el lenguaje y el cogito —ejemplos
que hemos desarrollado- no deberia ser considerado como definitivo.
El objetivo principal de esas exposiciones esta dirigido a restablecer
las raices del espiritu y su cuerpo en el mundo, en confrontacién con
las teorias empiristas e intelectualistas de la percepcién. El fin de este
curso es “la busqueda del Espiritu en su estado naciente” (Merleau-
Ponty, 2011, p. 30), y por ello es un curso dedicado a la paradoja de la
expresion, es decir, sobre el pasaje del mundo sensible al mundo del
saber, que posibilitaria elaborar una teoria de la expresién que tenga
sus raices en el mundo percibido —o una “arqueologia de la verdad”
sobre la potencia gestual y de la motricidad corporal-.

Esa potencia gestual poseera mas tarde, en los Cursos sobre el con-
cepto de naturaleza (dictados entre 1956 y 1960), claramente raices
prehumanas: el gesto —corporal o lingiiistico—- implanta su sentido en
el solapamiento entre naturaleza y cultura, entre silencio y palabra
hablada, entre lo que esta y lo que nos falta. Con el recaudo ya expues-
to por el mismo Merleau-Ponty acerca de la explicitacién ontolédgica
necesaria en la aproximacién a este problema intentada en Fenome-
nologia de la percepcion, es cierto que el supuesto, en el nticleo mismo,
permanece invariable. Como ya lo senalaba en aquella obra,

el signo artificial no se reduce al signo natural, porque no hay en
el hombre signos naturales y es imposible superponer en el hom-
bre una capa de comportamientos que llamariamos “naturales” y
un mundo cultural o espiritual fabricado. En el hombre todo es
fabricado y todo es natural (2010, pp. 229-230; 1994, pp. 205-206).

Es en los cursos sobre la naturaleza donde ahondara, en clave on-
toldgica, en una filosofia que pueda describir “todos los modos del

56



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

pasaje” (Merleau-Ponty, 1995, p. 165) y que dé cuenta de un concep-
to de naturaleza que no refiera a aquello que no ha sido construido
artificialmente por el hombre, sino que, antes bien, aluda a lo que
permanece por debajo de todas las construcciones artificiales como
una “productividad originaria”, que sea a la vez entendida como lo
mas viejo y como aquello siempre nuevo, dado que “la Naturaleza estéa
siempre en su primer dia” (1995, p. 169).2°

La ontologia de Merleau-Ponty como filosofia de la carne

En los textos ya decididamente ontolégicos de Merleau-Ponty (no
solo los cursos sobre la naturaleza, también los cursos y escritos de
sus Ultimos anos de vida, hayan sido o no publicados), el interés no
se restringe ya a la solucion del problema del simbolismo. Gradual-
mente, el interés central por la teoria de la verdad va dando paso, por
la profundizacién misma del proyecto delineado en la postulacién al
cargo de profesor del Collége de France, al estudio de la emergencia
individual, viviente, de un cuerpo hablante, entendida esa vida cor-
poral como multidimensién motriz, libidinal y simbdlica. En una de
las dltimas notas de trabajo en las que se menciona el libro Origen de
la verdad (enero de 1959), Merleau-Ponty indica que en el primer vo-
lumen debera incluir un capitulo “en que el cuerpo humano sea des-
cripto como teniendo un lado espiritual”, aunque ese capitulo tendra
lugar solo después del desarrollo de su teoria de la naturaleza fisica y
de la vida (2010, p. 151). La emergencia del cuerpo humano serd com-
prendida en términos de estilo, de deformacién coherente, en lo que
llama Ia ontologia de la carne.

Este proyecto ontolégico merleaupontyano (decididamente no
sustancialista) necesit6 romper con las categorias tradicionales, no
solo las dicotomias sujeto/objeto, cuerpo/conciencia, verdadero/falso,

20 No desarrollaremos aqui la fuerte influencia de Whitehead en el giro ontolégico
merleaupontyano, especificamente en el primero de los cursos sobre el concepto de
naturaleza. Puede verse un tratamiento de dicha influencia en Vidal (2018; 2019a).

57



Andrea Vidal

sino con la idea del pasaje mismo de lo natural a lo cultural, como con-
dicién necesaria para poder abordar el pasaje del silencio al lenguaje.
En la misma nota de trabajo ya mencionada, recogida en Lo visible y
lo invisible (2010), aclara: “pero todo eso —que retoma, profundiza y
rectifica mis dos primeros libros— debe hacerse completamente desde
la perspectiva de la ontologia” y se introduce asi el ser “‘salvaje’ o ‘en

29

bruto’” (pp. 151-152). La nocién de carne recogera esta indicacién de
introducir el ser salvaje en la explicitacién ontolégica de su filosofia:
cuerpo y mundo no pueden ya ser definidos ni nombrados de manera
separada. La ontologia de la carne es una ontologia de la relacion, del
conacimiento no simultaneo de cuerpo y mundo. La carne del mundo,
entonces, a veces llamada carne universal, es el continuo tejido vivien-
te. Como sostienen Hamrick y Van der Veken (2011, p. 76), tanto el
cuerpo como toda otra entidad natural, tanto los que perciben como
lo que es percibido son diferenciaciones, particularizaciones del mis-
mo tejido ontoldgico o de produccién natural.

La nocién de carne, muy equivoca, es definida por Merleau-Ponty
de forma negativa. La carne no es un qué, no es materia, no es material
psiquico, no es hecho fisico ni mental, no es sustancia, no es espiri-
tu, no tiene nombre en ninguna categoria metafisica tradicional. Para
definirla positivamente recurriremos a la recopilacién de definiciones
que hace Dupond en su Dictionnaire Merleau-Ponty (2008):

es elemento, en el sentido en que se lo empleaba para hablar de
agua, del aire, de la tierra y del fuego, en los “fisidlogos” preso-
craticos — arché o principio, “cosa general” o “dimensién”. Es una
nocién ultima de rango ontoldgico, no antropoldgico (p. 19, tra-
duccién nuestra).

Una nocién ambigua o paradojal, nuevamente, que se halla a me-
dio camino del individuo espaciotemporal y el universal, asi como en-
tre la cosa y la idea, suerte de principio encarnado que comporta un
estilo de ser alli donde se encuentre una parcela de ser.

58



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

Asi definida, la carne no solo es equiparable al ser salvaje o ser
bruto —ese ser primordial 16gicamente previo a las bifurcaciones con-
ceptuales de sujeto/objeto, mente/cuerpo-, sino especificamente a la
Naturaleza, concebida como la matriz ontoldgica o la fuente de men-
tes y cuerpos, sujetos y objetos (Hamrick y Van der Veken, 2011, p. 78).
Debe tenerse en cuenta que usa el término carne porque separar la
naturaleza de la cultura consiste en una abstraccion, dado que, como
ya veilamos en Fenomenologia de la percepcion, todo es tanto cultural
como natural en nosotros, solo que ahora lo cultural descansa sobre
un “polimorfismo del ser salvaje”, preobjetivo o vertical en el sentido
en que es una mezcla del mundo y de nosotros (Dupond, 2008, p. 77,
Merleau-Ponty, 1964b, p. 138; 2010, p. 223).%

Ahora bien, es tarea de esta ontologia nueva pensar tanto este
ser salvaje como nuestra emergencia y lugar dentro de él. En estas
ontologias de la relacién, no cldsicas ni dualistas, el desafio es evi-
tar la fusion o confusidn, asi como identificar el principio de la indi-
vidualidad: la ontologia de la carne debe poder sostener una carne
del mundo que cumpla su papel de matriz de todas las cosas y una
carne del cuerpo que se diferencie del mundo, pero emerja de él. Es
decir, deben ser satisfechos dos principios: el de la unidad y el de la
diversidad (Hamrick y Van der Veken, 2011, p. 73), pero sin caer en las
bifurcaciones clasicas.

La funcién unificadora de la carne estara representada por la es-
tructura quiasmatica que la caracteriza. En el Gltimo capitulo de Lo
visible y lo invisible (2010), “El entrelazo - el quiasmo” (pp. 119-140;
1964b, pp. 170-201), Merleau-Ponty ahonda en este funcionamien-
to del ser a la manera del proceso whiteheadiano, ya estudiado en el

2t En Lo visible y lo invisible (2010) Merleau-Ponty afirma: “La distincién de dos
planos (natural y cultural) es ademads abstracta: todo es cultural en nosotros (nuestra
Lebenswelt es “subjetiva”), (nuestra percepcidn es cultural-histérica) y todo es natural
en nosotros (incluso lo cultural descansa en el polimorfismo del Ser salvaje)” (p. 223).

59



Andrea Vidal

primero de los cursos sobre el concepto de naturaleza. El quiasmo,
término técnico que Merleau-Ponty usa junto a otros que no enume-
raremos aqui, pero que se relacionan con el overlapping whiteheadia-
no y el Ineinander husserliano,?? no hace referencia a una relaciéon de
fundamento a fundado como lo era la relacién de la conciencia con el
mundo. Antes bien, la relacién de mi carne con la carne de los otros
y la relacién de la carne del cuerpo con la carne del mundo es una
relacién quiasmatica: dindmica, de entrelazamiento, sin identidad y
sin superposicion.

No desarrollaremos la estructura quiasmatica —de la cual hay
abundante bibliografia, por ser la mas explorada por Merleau-Ponty—,
sino el mas problematico de los principios arriba senalados, que es el
de individuacién o diferenciacién dentro de la carne. Segiin Merleau-
Ponty, lo que evitara toda relacion de fundamento y de primacia —es
decir, que el percipere se funda en el percipi o el sintiente en lo sen-
tido, o que no los presente como simultdneamente superpuestos y
por lo tanto con una identidad indiferenciada- es la dehiscencia o el
écart. Este es el principio de diferenciacién en la ontologia de la car-
ne: pensar el ser como dehiscencia es rechazar toda tesis ontoldgica
que reduzca la relacién entre lo sensible y lo sintiente a coincidencia,
fusién u oposicion en la experiencia. Hay entre ellos écart: una rever-
sibilidad imperfecta o no completa, y no puede haber fusién de lo que
es sentido y del sintiente en la experiencia.

Es por ello por lo que “el cuerpo” es senialado como una “paradoja”
en Lo visible y lo invisible (2010):

un conjunto de colores y superficies habitadas por un tacto, una
vision, por lo tanto sensible ejemplar que ofrece a quien lo habita
y siente con qué sentir todo lo que afuera de élI se le aparece, de

22 Entre ellos encontramos: reversibilidad, enroulement, sintiente-sensible, plie-
gue, entrelazamiento, entrecruzamiento, empiétement, Ineinander, overlapping, mixture
y melange, enchevétrement, enjambement, metamorfosis.

60



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

modo que, preso del tejido de las cosas, lo atrae todo hacia él, lo
incorpora y en el mismo movimiento, comunica a las cosas sobre
las que se cierra esa identidad sin superposicion, esa diferencia
sin contradiccidn, esa separacién de adentro y afuera, que consti-
tuyen su secreto natal (p. 123).

El concepto de cuerpo, en este sentido paradojal, es precisado por
la nocién de esquema corporal como un sistema de dimensiones rela-
cionadas. En los cursos dictados por Merleau-Ponty sobre la natura-
leza (al menos en el tercero de ellos), vemos que el problema central
es el de establecer la emergencia del cuerpo propio y del si mismo (la
individuacién) en el entramado del ser abarcador de la carne. Es el
problema de la ontogénesis del cuerpo —humano, en particular- en el
tejido de la carne. Es el enigma del cuerpo humano, la emergencia de
otra manera de ser cuerpo, pero no como otra sustancia, puesto que
el mundo y los otros devienen su carne: “la carne del cuerpo nos hace
comprender la carne del mundo” (Merleau-Ponty, 1995, p. 281).

Para Merleau-Ponty no hay diferencia sustancial alguna entre na-
turaleza fisica, vida y espiritu (1995, p. 275). Es decir, pensamiento
y vida estan solapados, imbricados, entrelazados. Para sostener esta
concepcién del ser como entre-deux a propésito del hombre intentara
rastrear su emergencia en la Naturaleza de esta manera:

se trata de entender la humanidad desde el principio como otra
manera de ser cuerpo —de ver emerger la humanidad también
como ser en filigrana, no como una sustancia, sino como interser
y no como imposicién de un para-si a un cuerpo en-si (Merleau-
Ponty, 1995, pp. 269-270).%

% Traduccion nuestra, como todas las citas de los cursos sobre el concepto de na-
turaleza. En el original, “il s’agit de saisir "humanité d’abord comme une autre maniére
d’étre corps —de voir emerger ’humanité aussi comme Etre en filigrane, non pas comme
une substance, mais comme inter-étre et non comme I’imposition d’un pour-soi a un
corps en-soi”.

61



Andrea Vidal

Es por ello por lo que el fildsofo hara del quiasmo [chiasme] o de
la reversibilidad una nocién central en su ontologia: lo que antes era
entendido como dual (materia/espiritu, conciencia/objeto), o que per-
sistia como tal, es mantenido junto en una unidad en la diferencia, en
una relacién sin fusién o —como ya hemos citado- en una “identidad
sin superposicién, esa diferencia sin contradiccién” (Merleau-Ponty,
2010, p. 123). Asi, en lugar de poner el acento en la distincién cuerpo
propio/cuerpo pensado o cuerpo fenomenal/cuerpo objetivo* y dejar
como problema la relacién entre ellos, Merleau-Ponty parte decidida-
mente de la relacion, la reversibilidad o reflexividad del cuerpo huma-
no que lo mostraba como paradojal: el cuerpo se toca tocando y se ve
viendo; el cuerpo es, de este modo, tocante-tocado y vidente-visible,
presente y ausente. Ahora bien, esa experiencia nunca es completa,
pues “de hecho no logro completamente tocarme-tocando o verme-
viendo” (2010, p. 220),% del mismo modo que el artista no ve su estilo
sino segln su estilo.

A fin de expresar mejor esta reversibilidad incompleta retomara,
como adelantamos, la nocién de “esquema corporal”:2 “el esquema
corporal no seria esquema si no fuera contacto de si mismo consigo
mismo, que es mas bien no-diferencia, (presentacién comun para....x)”
(2010, p. 225; 1964b, p. 303).?” Seglin Battan Horenstein (2013), en el

24 Distincién propia de la etapa fenomenoldgica merleaupontyana y que hereda
de Husserl (distincion Korpe/Lieb). En Lo visible y lo invisible da cuenta de la persis-
tencia del dualismo en obras fenomenoldgicas e intenta evitarlo utilizando catego-
rias quiasmaticas.

5 En el original (1964b, p. 298) sostiene: “en fait, je ne reussis pas tout a fait & me
toucher touchant, a me voir voyant”.

% La nocién de “esquema corporal” ya estaba presente en Fenomenologia de la
percepcion, pero la misma permanece en el vocabulario merleaupontyano a pesar de la
limpieza terminoldgica en la cual se ha esforzado para evitar caer en dualismos varios.

" En el original, “le schéma corporel ne serait pas schéma s’il n’était pas contact
de soi a soi (qui est plutdt non-différence), (présentation commune pour...x)”.

62



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

ultimo Merleau-Ponty el concepto de esquema corporal es entendido
como un “concepto quiasmatico”.?® Nos interesara aqui poner el acento
en la estructura libidinal y simbdlica del cuerpo humano en su relacién
con el mundo, estructuras implicadas en esta nocion de esquema cor-
poral luego del giro ontoldgico en Merleau-Ponty, y no antes.

La reflexividad entre vidente-visto y tocante-tocado se une a la
nocién de esquema corporal basada en el cuerpo motor-percipiente.
Merleau-Ponty (2010) justificara de este modo la clausura de esta
reversibilidad incompleta efectuada por el cuerpo; clausura o cierre
posible solo en tanto el cuerpo es prolongacién del mundo (p. 225),%
e incluso una suerte de modelo (o aun “punto cero”) de todas las di-
mensiones del mundo (p. 220).%° Para entender al cuerpo como una
dimension modelo o expresiva de lo sintiente-sensible, como una
emergencia y como participe del ser general de la carne o de la carne
del mundo, es necesario que la totalidad abierta del cuerpo y su sis-
tema de equivalencias —el sistema dimensional del esquema corpo-
ral- se halle en perpetuo circuito con la carne del mundo, el mundo

28 Cf. Battdn Horenstein, A. (2013): “Denomino conceptos quiasmaticos a aquellos
que tienen la funcién, pero también la virtud, de operar una mediacién por inversion o
entrelazo entre entidades, dimensiones o fenémenos que por su naturaleza o propieda-
des son diferentes (incluso opuestos entre si), resolviendo de esa manera una dicotomia
0 una antitesis, aunque sin anular la individualidad de los componentes” (p. 17). Battan
Horenstein ha reconstruido la evolucion de la nocién de esquema corporal (central ya
en Fenomenologia de la Percepcién respecto del espacio y la motricidad humana) desde
los primeros trabajos de Merleau-Ponty hasta su insercion en la ontologia de la carne.
Presuponemos este recorrido y la variacion de sentidos de esta nocién.

2 Merleau-Ponty (1964b) sostiene: “les choses sont le prolongement de mon
corps et mon corps est le prolongement du monde, par lui le monde m’entoure — Si je
ne puisse toucher mon mouvement, ce mouvement est entiérement tissé de contacts
avec moi” (p. 303).

3 Merleau-Ponty (1964b) afirma: “mon corps n’est pas seulement un per¢u par-
mi les pergus, il est mesurant de tous, Nullpunkt de toutes les dimensions du monde”
(p. 297).

63



Andrea Vidal

sensible. “El cuerpo como tocante-tocado, vidente-visto, es el lugar
de una suerte de reflexion y por ello, es capaz de cerrar su circuito con
lo visible” (Merleau-Ponty,1995, pp. 270-271).5! La trascendencia del
cuerpo implica una relacién con los otros cuerpos: con las cosas, con
los animales y con los otros, que se inserta en el campo de lo visible y
lo invisible a partir de la percepcién y el movimiento como un sistema
de equivalentes compensados. La ontologia asi esbozada es una onto-
logia de la relacién o del entre.

“El cuerpo es motor-percipiente (...) hay un sistema de equivalen-
cias intersensorial que funciona como un todo” (Merleau-Ponty, 1995,
p. 279), incluso como totalizacion.’? Asi es como entiende Merleau-
Ponty la clausura de esa reversibilidad siempre abierta: si toco una
de mis manos con la otra, lo tocante y lo tocado no cierran nunca
una superposicién perfecta, y sin embargo veo que mi mano es tocada
por la otra. Es el funcionamiento de una Idgica perceptiva, de un sis-
tema de compensaciones o de equivalencias. Funciona como cuando
me veo en el espejo: el hecho de ser vidente-visto abre mi visiéon a un
invisible que, oscuramente, poseo: por ejemplo, la imagen que veo de
mi en el espejo no alcanza la nuca que es tocada por mi mano —en el
momento mismo de verme en el espejo—. Y ello, porque el cuerpo es
no solamente el punto cero, perspectiva y expresion del mundo, sino
que es visible y moviente, abierto al mundo, medida del mundo: el

3 Como en las anteriores citas, la traduccién es nuestra: “le corps comme tou-
chant-touché, voyant-vu, lieu d’une sorte de réflexion et par la capable de se rapporter
a autre chose que sa propre masse, de fermer son circuit sur du visible”. También apa-
rece la misma idea en Le visible et I’invisible —nota de trabajo de mayo de 1960 (1964b,
p. 298)—: “le redoublement quasi ‘reflexif’, la réflexivité du corps, le fait qu’il se touche
touchant, se voit voyant, ne consiste pas a surprendre une activité de liaison derriére le
1ié” (para la edicién en espanol, ver 2010, p. 221).

32 En Le visible et I'invisible (1964b, p. 296), “il faut comprendre que le monde
sensible est cette logique perceptive, ce systeme d’équivalence, et non pas un amas
d’individus spatio-temporels” (ver 2010, p. 219 para la edicién espaiiola).

64



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

cuerpo estd en circuito con el mundo. El otro —por su mirada, pero
an6nimamente también, por ejemplo, por el espejo- ingresa con toda
su fuerza en la estructura misma del esquema corporal.

El esquema corporal implica que el cuerpo vidente-visible es algo
mads, no solamente un ser mirada y un ser mirado. Ser visible, ser sen-
sible, ser cuerpo, es ser deseado-deseante. Las cosas y los otros com-
pletan la reversibilidad y la dindmica de la percepcion: el esquema
corporal es “proyeccién-introyeccién” (Merleau-Ponty, 1995, p. 272),
el afuera del adentro y el adentro del afuera, y por lo tanto el cuerpo
emerge como una diferencia, un modo de ser cuerpo diferente, un
modo de expresion del ser carnal diferente que es alcanzado por el
deseo de los otros y que lo expresa. El cuerpo humano, asi, es una
estructura libidinal de circuito con el mundo; en consecuencia, la
percepcién es una relacion de ser, de deseo, y no, en primer lugar,
de conocimiento. Para Merleau-Ponty (1995), es necesario que haya
“un estudio del cuerpo libidinal para mostrar que hay un enraiza-
miento natural del ‘para si’”, puesto que el “*
po” (p. 272).

El cuerpo humano, el deseo y la comunicacién humanos surgen a

yo’ del deseo es el cuer-

partir del cuerpo animal, el deseo y la comunicaciéon animales: Mer-
leau-Ponty se detiene en este entrelazamiento entre visible/invisible
(cuerpo-deseo, cuerpo-logos), que es al mismo tiempo entrelazamien-
to naturaleza/cultura, Umwelt/Welt. Aborda para ello la descripcion
de los rituales de apareamiento de los animales (ornamento, deseo,
movimientos ritmicos, sonidos), asi como las mascaras esquimales o
las de los chamanes, en las cuales sobre el mismo rostro se inscri-
ben lo animal y lo humano, el ser uno en otro propio del Ineinander
del hombre y el animal. El ejemplo de las mascaras en Merleau-Ponty
(1995) tiene como objetivo “ilustrar que la relacién hombre-animal
no es una relacion jerarquica, sino diferentes maneras de ser cuerpo o
de segregacion de la carne del mundo” (p. 277).

65



Andrea Vidal

Llegamos asi, finalmente, a la dimensioén simbdlica del cuerpo: en el
cuerpo motor-percipiente hay un “lenguaje tacito”, dice Merleau- Pon-
ty, entre la interrogaciéon que hace el movimiento hacia el mundo y la
respuesta dada por la percepcién. La paradoja de la expresion atraviesa
toda su obra con su potencia ontolégica: la diferencia que establece el
autor entre el silencio perceptivo y el lenguaje, en esta etapa ontolé-
gica de su obra, es solo relativa: como ya lo habiamos visto indicado
en Fenomenologia de la percepcion, ahora afirma —mas claramente, si es
posible- que “el lenguaje siempre comporta un hilo de silencio” (1995,
p- 274),% del mismo modo que lo visible siempre comporta un invisible.
Hay logos en el cuerpo (en los cuerpos, no solo el cuerpo humano), hay
comunicacién en su apertura al mundo y los otros: solo es relativa la
diferencia que hacemos entre un logos endiathetos (el lenguaje silencio-
so de la percepcion y el movimiento) y un logos prophorikés (el lenguaje
efectivamente proferido, el logos discursivo).>* Esa diferencia es expre-
sada de una manera particular por la emergencia del cuerpo humano
como totalidad y por mi cuerpo en especial, modulacién efimera, con-
tingente, de la carne del mundo. El pasaje entre uno y otro, entonces, se
transforma en solapamiento necesario para el milagro de la expresion:
el lenguaje es hablante por el silencio que lo habita.

Conclusiones

A pesar de estar avanzada su redaccién, haber dictado cursos so-
bre el tema y seguir con el plan del libro hasta fines de la década del
50, El Origen de la verdad nunca fue terminado por Merleau-Ponty. Lo
visible y lo invisible es heredero de ese proyecto abandonado, asi como
La prosa del mundo. No obstante, sin haber podido dar una respues-
ta a la paradoja de la expresion que sea al mismo tiempo respuesta

<«
3 En el original, La différence n’est que relative entre le silence perceptif et le
langage qui comporte toujours un fil de silence”.

3 Ibidem.

66



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

al origen de la verdad, Merleau-Ponty si dio paso al tratamiento del
problema de las relaciones entre cultura y naturaleza, al problema de
la historia y las relaciones intersubjetivas, en muchos de los cursos y
escritos en el resto de su vida. Pensamos, entonces, que la proyectada
y nunca realizada teoria de la verdad fue una bisagra necesaria entre
la primera aproximacion fenomenoldgica y la posterior aproximacion
ontoldgica al problema, aporético, de la expresion.

La tesis fundamental de Merleau-Ponty es que el sujeto corporeo,
gestual, hablante, se mueve dentro de un campo que se modifica junto
con él y naturalmente también en relacién con otros sujetos. Hablar
es del orden del gesto y es también un movimiento, del cual surgen,
contingentemente, el sujeto y el mundo como diferenciaciones o
polos de interacciones histéricas. En Fenomenologia de la percepcion
(1994), el sentido es “inmanente y naciente” en el cuerpo viviente, y
reencuentra este milagro de la expresion en todos los otros “objetos”
(p. 270); como vimos a lo largo de este capitulo, esto sera desarrollado
y ampliado al logos sensible en escritos y cursos posteriores al giro
ontolégico. Luego de un periodo de transicién que abarca desde los
escritos posteriores a Fenomenologia de la percepcion hasta los prime-
ros cursos en el Collége de France —cuando aun recurria a las cate-
gorias incluidas en las tradiciones abarcadas por la doble negacién-,
es decididamente en los cursos sobre el concepto de naturaleza don-
de el proyecto ontoldgico apela a las nuevas categorias —o conceptos
quiasmaticos— que escapan ya a la estrategia ni-ni. En este segundo
Merleau-Ponty, al operar el giro ontoldgico, la problematica de la ex-
presion se generaliza. Se convierte progresivamente de la tarea fun-
damental a la cual dar respuesta, a la clave paradojal de su ontologia
indirecta, en la cual las cosas “se” muestran, es decir, “se expresan”
solo de manera lateral y nunca de forma directa, y en la cual el sujeto
corpdreo surgira, en un entrelazo, de una manifestacion generalizada,
a la que llamara la carne.

67



Andrea Vidal

Un proyecto central ocupé la mayor parte de su vida: desarrollar
una teoria de la verdad, que serd abandonada muy poco antes del fi-
nal. Como sostiene Vanzago (2016), la “Gltima aunque provisoria pa-
labra de Merleau-Ponty (...) consiste en comprender a la expresion
como acontecimental y por lo tanto, como contingencia temporal e
indeterminacién positiva” (p. 46). La filosofia de la carne, en el esbozo
ontolégico que dejé inconcluso Merleau-Ponty, se expresa mediante
el lenguaje del que disponemos, y es entonces utilizacion interrogati-
va de la historia que opera en nosotros (Merleau-Ponty, 2010, p. 177).
Pero esta filosofia, no tradicional, como “el Ser que habla en noso-
tros”, es paradojal: “es expresion de la experiencia muda, es creacién”
(2010, p. 176). Por ello, se emparenta no con el saber positivo de la
ciencia, sino con el arte, pues

el arte y la filosofia juntos son justamente, no fabricaciones arbi-
trarias en el universo de lo espiritual (de la “cultura”), sino con-
tacto con el Ser justamente en tanto creaciones. El Ser es lo que
exige de nosotros creacion para que tengamos experiencia de él
(Merleau-Ponty, 2010, p. 176, las cursivas son del autor).

Referencias bibliograficas

AA.VV. (1968). Husserl. Tercer coloquio filosdfico de Royaumont. Paidés.

Barbaras, R (2001). De I’étre du phénomeéne. Sur l'ontologie de Merleau-
Ponty. Editions Jérome Millon.

Battan Horenstein, A. (2013). La centralidad de la nocién de esquema
corporal como quiasmo de espacio y movimiento. Investigaciones
Fenomenoldgicas, 10, 15-32.

De Waelhens, A. (1977).Una filosofia de la ambigiiedad. En M. Merleau-
Ponty, La estructura del comportamiento (pp. 7-18). Hachette.

Dupond, P. (2008). Dictionnaire Merleau-Ponty. Ellipses.

Hamrick, W.y Van der Veken, J. (2011). Nature and Logos. A whitehedian
key to Merleau-Ponty’s fundamental thought. SUNY press.

68



La paradoja de la expresion y las relaciones entre naturaleza y cultura. Observaciones...

Merleau-Ponty, M. (1960). Signes. Gallimard.

Merleau-Ponty, M. (1964a). Signos. Seix Barral.

Merleau-Ponty, M. (1964b). Le visible et ’invisible. Gallimard.

Merleau-Ponty, M. (1971). La prosa y el mundo. Taurus.

Merleau-Ponty, M. (1977). La estructura del comportamiento. Hachette.

Merleau-Ponty, M. (1994). Fenomenologia de la percepcién. Planeta-
Agostini.

Merleau-Ponty, M. (1995). La Nature. Notes. Cours du Collége de France. Seuil.

Merleau-Ponty, M. (1996). Notes des cours au Collége de France 1959-
1961. Gallimard.

Merleau-Ponty, M. (2000). Titres et Travaux. Projet d’Enseignement
y Un inédit de Maurice Merleau-Ponty. Parcours Deux 1951-1961
(pp- 9-35 y pp. 36-48 respectivamente). Verdier.

Merleau-Ponty, M. (2008). Phénoménologie de la perception. Gallimard.

Merleau-Ponty, M. (2010). Lo visible y lo invisible. Nueva Visién.

Merleau-Ponty, M. (2011). Le monde sensible et le monde de | expression.
Cours au Collége de France. Notes, 1953. MétisPresses.

Taminiaux, J. (1977). Lexperience, ’expression et la forme dans
I’itineraire de Merleau-Ponty. En Le regard et | excédent (pp. 90-
115). La Haye: MartinusNijhoff.

Toadvine, T. (2008). La resistencia de la verdad en Merleau-
Ponty. Investigaciones fenomenoldgicas. Merleau-Ponty desde la
fenomenologia, serie monografica I, SEFE (Sociedad Espafola de
Fenomenologia), 247-263.

Toadvine, T. y Embree, L. (eds.) (2002). Merleau-Ponty’s Reading of
Husserl. Kluer Academic Publishers.

Vanzago, L. (2010), The many faces of movement. Phenomenological
and ontological questions concerning the relation between
perception, expression and movement in Merleau-Ponty’s lecture
course on The Sensible World and the World of Expression, en
Chiasmi 12, pp. 111-127.

69



Andrea Vidal

Vanzago, L. (2016). Metamorfosi. La questione dell’espressione nella
filosofia de Merleau-Ponty. Lebenswelt, 9, 31-47. https://riviste.
unimi.it/index.php/Lebenswelt/article/view/7961

Vidal, A. (2018). Ciencia, filosofia y naturaleza en el dltimo Merleau-
Ponty. En S. Solas (comp.), Actas del Coloquio Internacional sobre
el pensamiento de Merleau-Ponty (pp. 153-167). Universidad
Nacional de La Plata. Facultad de Humanidades y Ciencias de
la Educacién. https://libros.fahce.unlp.edu.ar/index.php/libros/
catalog/book/105

Vidal, A. (2019a). Hacia una ontologia relacional a partir de la crisis
en la ciencia y en la filosofia: Whitehead y Merleau-Ponty. En VI
Jornadas de Investigacion en Humanidades. Homenaje a Cecilia Borel.
Ediuns-UNS. E-book. Recuperado de http://repositoriodigital.
uns.edu.ar/handle/123456789/5299

Vidal, A. (2019b). Movimiento, Logos y Expresiéon en Merleau-Ponty,
en busca de la verdad. En Actas de las XI Jornadas de Investigacion

en Filosofia. FaHCE-UNLP. http://jornadasfilo.fahce.unlp.edu.ar/
xi-jornadas-2017/actas/Vidal.pdf/view

70


https://riviste.unimi.it/index.php/Lebenswelt/article/view/7961
https://riviste.unimi.it/index.php/Lebenswelt/article/view/7961
https://libros.fahce.unlp.edu.ar/index.php/libros/catalog/book/105
https://libros.fahce.unlp.edu.ar/index.php/libros/catalog/book/105
http://repositoriodigital.uns.edu.ar/handle/123456789/5299
http://repositoriodigital.uns.edu.ar/handle/123456789/5299
http://jornadasfilo.fahce.unlp.edu.ar/xi-jornadas-2017/actas/Vidal.pdf/view
http://jornadasfilo.fahce.unlp.edu.ar/xi-jornadas-2017/actas/Vidal.pdf/view

Parte II
La imagen en la filosofia de Hegel

En esta seccion, se explora la funciéon de la imaginacién en el contex-
to de la filosofia hegeliana y se pone en relacién con la funcién del
“alma”, subrayando el caracter disruptivo de la misma en el transcur-
so de la historia filosofica.

Se indaga también en el uso que hace Hegel de la figura tragica
de Antigona, como imagen literaria, para establecer si se trata de una
utilizacién meramente ilustrativa o si resulta un eslabon necesario en
el desarrollo especulativo de su filosofia.

Ademas, se retoma la formulacién hegeliana sobre el arte como
cosa del pasado, para analizar su actualizacién en los debates acerca
del “fin del arte” propios de la vanguardia y la neovanguardia.






La imaginacion en la “Anthropologie” de Hegel

Germdn Prosperi

Introduccion

La seccion de la Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften
im Grundrisse dedicada a la “Anthropologie”, correspondiente a la pri-
mera parte de la Philosophie des subjektiven Geistes, ha sido una de las
menos estudiadas por los/as especialistas en el pensamiento hegelia-
no, al menos hasta fines del siglo XX. Varios/as autores/as han sena-
lado esta carencia a la hora de ofrecer una visién integral del sistema
de Hegel: “la Filosofia del Espiritu Subjetivo ha sido hasta hace muy
poco ‘un area del pensamiento hegeliano practicamente desconocida

29

y escasamente comprendida’” (Stern, 2013, p. IX). Pensamos que le-
jos de tratarse de una seccion menor y, por asi decir, subalterna de la
filosofia especulativa propuesta por Hegel, la “Anthropologie” cons-
tituye de algin modo su centro gravitatorio y a la vez su ndcleo mas
problematico.

En este capitulo nos proponemos realizar una lectura antropolo-
gica de algunos de los paragrafos que componen la primera seccién de
la Philosophie des subjektiven Geistes. Esto significa que abordaremos
dicha seccién con el objetivo de mostrar la particular concepcién de lo
humano que, incluso a pesar de su autor, se desprende de ella. Si bien
el ser humano, para Hegel, se define a partir de su conciencia y de su

yo racional, no deja de ser significativo que el objeto especifico de la

73



German Proésperi

ciencia del hombre sea el alma (Seele) y no la conciencia (Bewusstsein),
objeto esta Gltima de la Phdnomenologie.

Nuestra exposicion estara estructurada en tres momentos. En el
primero, analizaremos algunos de los aspectos mas sobresalientes de la
“Anthropologie”, en particular de la subseccion dedicada al alma senti-
mental (fiihlende Seele), con el fin de mostrar, en el segundo momento,
que la nocién de alma corresponde a la de imaginacion (Einbildungskraft
o Phantasie).! En el tercer momento, nos dedicaremos a mostrar que
el estado o la experiencia especifica de la imaginacion es el suefo o,
para expresarnos con mayor rigor, el ensueno (Traum).? En las paginas
finales, llevando hasta el extremo las tesis planteadas por Hegel en la
“Anthropologie”, concluiremos que, si el objeto especifico de la ciencia
del hombre es el alma y no la conciencia, y si el alma coincide con la ima-
ginacion, entonces la imaginacién posee un nexo con lo humano mucho
mas profundo de lo que parece a primera vista. En este sentido, la ima-
ginacion —en particular, las imagenes oniricas— y no la materia cons-
tituye el punto verdaderamente problematico del sistema hegeliano.

Die fiihlende Seele: vida fetal, sonambulismo y locura

El alma es la inmaterialidad universal de la naturaleza, su vida
simple e idealizada. En cuanto determinacién natural inmediata, ella
es solo alma sensible, natural (seiende, natiirliche Seele). En cuanto in-
dividual —es decir, en relacién con su ser inmediato, y en sus deter-
minaciones—, es alma sentimental (fiihlende Seele). Finalmente, dado

! Por supuesto que no queremos decir que para Hegel el alma sea lo mismo que
la imaginacion. Se trata de mostrar, mas bien, que la funcion estratégica que cumple el
alma (y, por ende, la “Anthropologie”) en el interior del sistema hegeliano es andloga a
la funcién que ha desempenado la imaginacién a lo largo de la historia de la metafisica.

2 Como veremos, la lengua alemana posee dos términos para designar al sueno:
Schlaf'y Traum. El primero se refiere a la accién de dormir; el segundo, al sonar y a las
iméagenes o fantasmas oniricos. En este capitulo utilizaremos el término suefio para
referirnos al dormir (Schlaf) y el término ensuerio para referirnos al sonar (Traum).

74



La imaginacion en la “Anthropologie” de Hegel

que es este mismo ser, como corporalidad, informado dentro de ella,
es alma real (wirkliche Seele). En este nivel, el espiritu recién esta co-
menzando su recorrido hacia su autoconocimiento. En cuanto alma,
aun no ha alcanzado el estadio de la conciencia. Solo cuando el alma
real, superando la inmediatez natural, dé lugar al yo, el cual es pensa-
miento y sujeto para si, habra de comenzar el tiempo de la conciencia
(y habra de comenzar, también, la Phdnomenologie des Geistes).

El lugar que ocupa el alma dentro del sistema especulativo de la
Enzyklopidie es extremadamente singular. De algin modo, designa
el punto limite en donde la naturaleza se presenta en su paraddjica
inmaterialidad sin llegar a ser, por esto, completamente espiritu. El
alma ocupa el lugar inasible que posee el presente dentro de la es-
tructura cronoldgica: es el no ya y el no todavia. En este sentido, no
sorprende que la “Anthropologie” -y la nocién de alma en concreto—
ocupe un lugar ambivalente dentro de la Enzyklopddie. E1 alma es, por
un lado, espiritu natural y, por otro, no todavia espiritu; es la base ma-
terial de las determinaciones espirituales y, a la vez, la vida idealizada
e inmaterial de la naturaleza. El alma adolece, asi, de una esencial
ambigiliedad: es espiritual sin serlo completamente.?

Ahora bien, nos interesa detenernos en algunos curiosos fenoé-
menos que Hegel analiza en la “Anthropologie”, puesto que nos dan
la clave de lo que esta en juego y de cudl es su comin denomina-
dor. Todos ellos, como dijimos, se encuentran en la seccién dedicada
a la fiihlende Seele.* Los fendmenos considerados son: 1) el nino en

3 En efecto, si por un lado “el espiritu subjetivo (...) es el alma o espiritu natural
[Naturgeist]” (Hegel 1986, § 387, p. 38), por el otro, “no es aun espiritu [noch nicht Geist
ist]” (1986, § 388, p. 43).

4 Hegel (1986) define al alma sentimental de la siguiente manera: “El alma en
cuanto siente ya no es meramente natural, sino individualidad interior; este su ser-
para-si, [que] en la totalidad solamente sustancial [es] primeramente formal, ha de ha-
cerse autosuficiente y liberarse” (§ 403, p. 122). Sobre el alma sentimental, cfr. DeVries,
1988, pp. 71-86.

75



German Proésperi

el vientre materno, 2) el sonambulismo magnético, 3) la locura, 4) el
sueno. En este apartado nos detendremos en los tres primeros, mien-
tras que dejaremos para el cuarto apartado, por razones que se veran
mas adelante, la cuestion del sueno.

El ninio en el vientre materno

Seglin Hegel, el alma, en tanto supone una instancia prerreflexiva
o preconsciente, no llega a constituir una subjetividad activa, es de-
cir, una identidad o mismidad autosuficiente. De alli que su verdadero
sujeto, la instancia que le confiere mismidad e identidad, no se en-
cuentre en si misma sino en otro individuo. En el § 405, Hegel (1986)
lo explica con claridad:

La individualidad que siente (...) no es sujeto reflejado hacia si
y es por ello pasivo. De este modo, su individualidad afectada de
mismidad es un sujeto distinto de él, que puede ser[lo] incluso
como otro individuo por cuya mismidad [el primer individuo] es
intimamente sacudido y enteramente determinado sin ofrecer re-
sistencia alguna, como una sustancia que es solamente predicado
sin autosuficiencia; este sujeto puede, por tanto, llamarse su genio
(pp. 124-125, cursivas en el original).

El nifo en el vientre materno designa, entonces, una de las figuras
de la fiihlende Seele. Algunas de sus caracteristicas son: su individua-
lidad es pasiva; su sujeto no es él mismo sino su madre; no ofrece
resistencia; es como un predicado sin autosuficiencia. En los Zusdtze
que anade Hegel luego de este paragrafo se explicita la especificidad,
ni corporal ni espiritual, que caracteriza a la relacién del nifio con su
madre y, en el limite, al alma en general:

Esta es, cuando EXISTE de manera inmediata, la relacién del nino
en el cuerpo de la madre; una relacién que no es meramente cor-
poral ni meramente espiritual [weder blofS leiblich noch blofs geis-
tig], sino psiquica, es decir, del alma. Hay dos individuos y, sin em-

76



La imaginacion en la “Anthropologie” de Hegel

bargo, [estdn] en una unidad psiquica inseparable; uno de ellos no
es alin uno mismo, todavia no es impenetrable, sino algo que no
ofrece resistencia; el otro es su sujeto, el si mismo singular de am-
bos. La madre es el genio del nifio ya que con esta palabra se suele
entender la totalidad del espiritu afectado de mismidad en tan-
to ella EXISTE para si'y constituye la sustancialidad subjetiva del
otro que esta puesto como individuo sélo de manera exterior; este
ultimo tiene solamente un ser-para-si formal (1986, § 405, p. 125).

La relacion que caracteriza al feto con la madre es, pues, en extre-
mo singular: ni meramente corporal ni meramente espiritual, Hegel
la define como una “relacién psiquica” (psychisch Verhiiltnis).® E1 nino
no es todavia un si-mismo, no es espiritu consciente de si; el espacio
de su sf esta ocupado por su madre, su genio. Genius, aqui, hace refe-
rencia a la ipseidad total del espiritu, la totalidad de la existencia, de
lavida y del caracter, en la medida en que existe para siy constituye la
sustancia subjetiva activa y eficaz. El nifio, como tal, no posee subje-
tividad consciente; la madre, en cuanto instancia consciente de si, es
su sujeto. Esta relacién —que Hegel no duda en calificar de “mégica”
(magischen Verhdltnis)- describe una suerte de subjetividad diferida:
“La totalidad de la sensacién tiene, como su si mismo, una subjetivi-
dad diversa de ella” (Hegel, 1986, & 405, p. 126). El feto, aqui, es solo
un individuo sin subjetividad; su sujeto no es él mismo, sino su ma-
dre. Nétese, ademads, que en cuanto plenamente penetrable y pasivo
—es decir, en cuanto alma-, el nifio no existe de la misma manera que
existe su madre. De todas formas, dejemos esta cuestién en suspenso,
puesto que volveremos a ella mds adelante.

5 Murray Greene (1972), en Hegel on The Soul. A Speculative Anthropology, sostiene
que la “Anthropologie”, a diferencia de la “Phanomenologie”, da cuenta de una “subjeti-
vidad psiquica”, previa a la conciencia: “una subjetividad previa al ‘Yo pienso’: una sub-
jetividad psiquica que permea su multiplicidad corpérea sin la ayuda de las categorias
kantianas del entendimiento y de modos atin no objetivos pero significativos” (p. 55).

77



German Proésperi

El sonambulismo magnético

Como hemos indicado, Hegel (1986) dedica algunas paginas a tra-
tar el tema del magnetischer Somnambulismus. En el § 406, cuando ha-
bla de la fiihlende Seele, podemos leer:

El sondmbulo magnetizado, en cambio, pierde la conciencia inte-
lectiva del mundo como diferente de si y como totalidad conexa
y coherente. Pero en tanto lo que llena la conciencia, su mundo
exterior y su relacién con él, resulta velado (...), el alma se abis-
ma en el sueno [die Seele somit in Schlaf] (en el sueno magnético,
catalepsia, otras enfermedades, p. e. del desarrollo de las mujeres,
cercania de la muerte, etc.) (p. 134).

El alma del sondmbulo se abisma en el sueno. Esto quiere decir
que si bien mantiene la naturaleza formal de su ser-para-si bajo el
modo de la intuicién, el alma del magnetizado —a diferencia del sujeto
lticido y despierto— ha perdido la conciencia inteligible del contenido
objetivo con el cual se relaciona en una circunstancia normal. Esta
situacién de aislamiento, de retraimiento, es comun a todas las des-
cripciones de sonambulismo que proliferan en la época.

De algtin modo, el sonambulismo magnético hace posible una ex-
periencia sin conciencia ni persona. En el marco general de la vida
sentimental, el alma se encuentra inmersa, por asi decirlo, en una
pasividad soporifera. Lo propio del alma sentimental, tal como se
expresa en estos estados que Hegel no duda en calificar de enfermi-
zos 0 morbosos, consiste precisamente en la pérdida del mundo, en
la disolucién de la interconexion que vincula al sujeto con el objeto.
Arrastrada por los flujos y reflujos de la vida sentimental, el alma esta
muy lejos de la condicién autoconsciente y racional propia del espi-
ritu elevado. Su rasgo distintivo, mas bien, es la pasividad, cuyo caso
paradigmatico esta representado por el nifno en el vientre materno:

Una determinacién esencial en esta vida de sensacion, a la que
falta la personalidad del entendimiento y voluntad, es ésta: que la

78



La imaginacion en la “Anthropologie” de Hegel

vida de sensacién es un estado de pasividad [Zustand der Passivi-
tit] como lo es el estado del nino en el seno materno [des Kindes
im Mutterleibe] (Hegel, 1986, § 406, p. 135).

Hegel compara al sonambulismo magnético con el estado del
nino en el vientre materno. Ambos casos representan una vida que
no puede ser definida a partir de una forma personal. En efecto, como
asevera el filésofo, lo que le falta a esta vida sentimental es justamen-
te la personalidad del entendimiento y la voluntad. Lejos de encar-
nar la actividad propia de la conciencia licida, la vida sentimental se
manifiesta mas bien a partir de una cierta pasividad, mas cercana
al torpor animal que a la lucidez humana. Tanto en el caso del so-
nambulismo magnético como en el del nifio en el vientre materno,
la personalidad ha desaparecido, la persona esta ausente. La forma
personal se revela incapaz de organizar los torbellinos y los oleajes
del sentimiento. Y, asi como el sujeto del nino en el vientre materno
es la madre —es decir, una instancia diferente del nifno mismo-, asi
también el sujeto del magnetizado en el trance mesmérico no es él
mismo sino el magnetizador:

Segun este estado, por tanto, el sujeto enfermo [kranke Subjekt]
se pone y permanece bajo el poder de otro, o sea, del magnetiseur,
de tal manera que en esta conexién psiquica [psychischen Zusam-
menhange] de los dos, el individuo sin mismidad, no efectivamen-
te real de modo personal, tiene como conciencia suya subjetiva
a la conciencia del otro individuo despierto; este otro es su alma
subjetiva y presente, es su genio [dessen Genius ist] que puede in-
cluso llenarle de contenidos (Hegel, 1986, & 406, p. 135, cursivas
en el original).

Hegel capta perfectamente lo esencial del trance magnético. El
mesmerismo opera en este plano pre- o parasubjetivo, pre- o para-
personal, en este nivel fluido donde la marea del sentimiento y de la
sensorialidad atin no ha sido organizada en la forma de una identidad

79



German Proésperi

subjetiva. En la medida en que la forma personal no le conviene, el
feto o el sonambulo no pueden ser considerados, con rigor, sujetos.
Esto se debe a que el ser-para-si que define a la subjetividad conscien-
te no funciona en estos casos morbosos. Y, si puede hablarse a pesar de
todo de un ser-para-si, es solo un para-si vacio y meramente formal:

la individualidad del enfermo [die Individualitit des Kranken] es
desde luego un ser-para-si, pero vacio, no presente a si mismo ni
efectivamente real [sich nicht prdsentes, wirkliches]; este si mismo
formal se llena, por consiguiente, con las sensaciones y represen-
taciones del otro: ve, huele, saborea, lee, oye, también en el otro
(Hegel, 1986, § 406, p. 136).

El sonambulo es, por cierto, un ser-para-si, solo que esta reflexivi-
dad —necesaria para que el sujeto pueda constituirse como tal- es en
este caso un vacio formal, una mera forma sin contenidos, y, en este
sentido, no del todo real/actual (wirklich). La identidad surge preci-
samente cuando el sujeto puede llenar su ser-para-si formal con los
contenidos del mundo en el que existe y en el que encuentra sentido.
En el caso del mesmerismo, los contenidos —es decir, las sensaciones,
las representaciones, los deseos, las percepciones, etc.— no provienen
del magnetizado sino del magnetizador. En la medida en que es este
ultimo el que, a través del fluido magnético, llena de contenidos al
si mismo formal del enfermo, se constituye por ende en el sujeto del
magnetizado. No es casual que estas dos figuras —el nifio en el vientre
materno y el sonambulo magnético- aparezcan justamente en la sec-
cion de la Enzyklopddie dedicada a tratar lo que Hegel llama el alma
sentimental, es decir, el alma que se define a partir de un sentimiento
de siy no de una conciencia de si.°

¢ Recordemos las palabras iniciales de la Introduction a la lecture de Hegel de
Alexandre Kojéve (1979): “El hombre es Conciencia de si. Es consciente de si, conscien-
te de su realidad y de su dignidad humanas, y es en esto que difiere esencialmente del
animal, el cual no supera el nivel del simple Sentimiento de si. E1 hombre toma con-

80



La imaginacion en la “Anthropologie” de Hegel

La locura

En cuanto libre y absolutamente autoconsciente, dice Hegel en la
“Anthropologie”, el espiritu no es susceptible de volverse loco. Cuan-
do hace mencién de la enfermedad mental, la atribuye basicamente a
que el espiritu, como alma, ain no se ha diferenciado por completo de
la naturaleza. E1 § 408 es determinante:

El espiritu es libre y, por tanto, no es susceptible de esta enfer-
medad. En la anterior metafisica ha sido considerado como alma,
como cosa, y s6lo como cosa, esto es, como algo natural y existente,
es susceptible de locura [Verriicktheit], de la afinidad que se fija en
él (Hegel, 1986, § 408, p. 161, cursivas en el original).

En tanto en cuanto el espiritu es considerado como alma, como
cosa natural, puede padecer locura. La enfermedad, como tal, hunde
sus raices en las profundidades del cuerpo. Sin embargo, el cuerpo
que padece la locura, el cuerpo enfermo, no es meramente un cuerpo
natural; en cuanto humano, ya se ha diferenciado del animal y posee,
aunque minima, una existencia espiritual. Ubicada en este espesor
neblinoso entre el espiritu y la naturaleza, la locura —como el sue-
no- constituye un ndcleo problematico para la filosofia hegeliana. La
nebulosa inclasificable, ni animal ni espiritual, morada difusa de la
locura, es sin duda el lugar de emergencia del alma. Del alma que —
volvemos a aclarar—, no insuflada atin por el espiritu consciente de si
y del mundo, comporta la gran ambigiiedad del hombre: es espiritual
sin serlo. No extrana, en consecuencia, que Hegel (1986) piense a la
locura como inseparable de la corporalidad y la espiritualidad: “Por lo
tanto, la locura es una enfermedad de la psiquis, de lo corporal y de lo
espiritual a la vez” (§ 408, p. 161). Es justamente en la conjuncién und

ciencia de si en el momento en que —por ‘primera’ vez— dice ‘Yo’” (p. 11). En la medida
en que la fiihlende Seele es inescindible del sentimiento (es, de hecho, sentimiento de
si), la primera seccién de la Philosophie des subjektiven Geistes supondria, para retomar
una expresién de Angelica Nuzzo (2013), una suerte de “antropologia animal” (p. 9).

81



German Proésperi

que separa al cuerpo —entendido aqui como corporalidad natural- del
espiritu donde la locura encuentra su peligrosa residencia.

Hegel explica la naturaleza y el peligro de la locura de la siguiente
manera: en cuanto sano y lticido, el sujeto tiene la conciencia presen-
te de la totalidad ordenada de su mundo individual, a cuyo sistema
subsume todo contenido particular proveniente de la sensacién, del
deseo, etc. y lo dispone en el lugar intelectivo que le corresponde. El
yo de la conciencia intelectiva es el sujeto racional internamente co-
herente, el cual se ordena y se mantiene segtn su posicion individual
y su conexion con el mundo externo, también él intimamente ordena-
do. Ahora bien, la locura adviene cuando

permaneciendo preso en una determinacién particular, no asigna
a dicho contenido su puesto intelectivo y la subordinacién que le
corresponde en el sistema individual del mundo que constituye el
sujeto. El sujeto se encuentra de este modo en contradiccién entre
su totalidad, sistematizada en su conciencia, y la determinacion
particular, que no tiene correspondencia y no es ordenada y su-
bordinada, lo cual es la locura (Hegel, 1986, § 408, p. 161, cursivas
en el original).

La locura es, entonces, la contradicciéon (Widerspruche) entre
la totalidad sistematizada de la conciencia del sujeto y una deter-
minacién particular (sentimental) que ya no se subordina al orden
consciente. Puede hablarse de locura cuando el sujeto, por decirlo
de algin modo, es absorbido por una imagen o representacién parti-
cular y, en razén misma de esta absorcidn, desarticula el sistema de
referencias que lo constituyen como sujeto en un mundo ordenado.
Lo que la locura amenaza, de este modo, no es solo la estructura
interior de la subjetividad, sino también la estructura ordenada que
convierte al sujeto, para decirlo con Heidegger (1977), en un ser-
en-el-mundo (In-der-Welt-sein). La tension entre el desorden de un
sentimiento corporal determinado y el orden de una conciencia ase-

82



La imaginacion en la “Anthropologie” de Hegel

diada crea un campo de conflictos en donde la locura encuentra su
lugar mas propio.

Esta experiencia de absorcién en lo singular, esta suspension sen-
timental, sigue estando ligada, sin embargo, a la razén. Aunque in-
mersa en un sentimiento particular, la razén sigue siendo razén: “la
enajenacién no es la pérdida abstracta de la razén, ni del lado de la
inteligencia, ni del de la voluntad y de su capacidad de deliberar, sino
que es solo enajenacién, solamente contradiccién en la razén que atin
existe” (Hegel, 1986, § 408, p. 163). Que la locura, de este modo, no
sea una abolicion total de la razon sino una contradiccién dentro de
la razén misma implica que el estado de enfermedad se define por
la coexistencia, en la intimidad de la subjetividad consciente, de dos
principios opuestos: el propiamente consciente, tendiente a la inte-
ligibilidad del espiritu, y el corporal-animal, tendiente a la oscuridad
de la naturaleza.

El alma como imaginacién

Intentemos ahora resumir algunos de los rasgos que estos curio-
sos fendmenos tienen en comun: 1) se trata siempre de una indivi-
dualidad pasiva; 2) el “sujeto” esta, por decirlo asi, dislocado o diferi-
do (la madre como sujeto del nino, el magnetizador como sujeto del
magnetizado, etc.); 3) no hay autoconciencia o capacidad reflexiva; 4)
se producen en una zona de indiferenciacién entre la naturaleza y el
espiritu; 5) la individualidad no se define a partir de su relacién con
el mundo. Ahora bien, ;cual es su comin denominador? En principio,
como hemos dicho, todos esos curiosos fendmenos corresponden a
la fiihlende Seele. Sin embargo, el punto importante que quisiéramos
destacar ahora es que el alma, como nocién que aglutina todos estos
fenémenos, se identifica con la imaginacién. La potencia que esta por
detras de todos estos casos es precisamente la imaginacion, el punto
ciego —ya veremos por qué- del sistema hegeliano.

83



German Proésperi

No obstante, por razones de extension, no es este el lugar para
demostrar la formula “alma = imaginacién” (Seele = Einbildungskraft/
Phantasie). Bastenos remitir, para ello, al notable ensayo de Jeffrey
Reid (2013) en el cual demuestra, de forma definitiva e indudable, que
la seccién de la Enzyklopddie dedicada a la fiihlende Seele esta basada
en un texto que Hegel escribié en 1794 (cfr. Reid, 2013, pp. 37-54). Se-
gun este autor, los paragrafos que conforman la subseccién dedicada a
la fiihlende Seele son una transcripcion de una seccién del manuscrito
temprano de Hegel titulada “Uso de ciertas condiciones en las que la
Imaginacion interviene: suenos, sonambulismo, locura, premonicio-
nes, visiones” (p. 41). Explica Reid (2013): “El contenido encontrado
en esta seccién del MS de 1794 es reutilizado en el subcapitulo ‘Alma
sentimental/ensonada’ de la Filosofia del Espiritu Subjetivo, en los §§
403-408, y particularmente en los §§ 405 y 406” (p. 41).” Todavia en
la antetltima edicion de la Enzyklopddie, 1a de 1827, se puede notar
“claramente la deuda que la madura Filosofia del Espiritu Subjetivo
(en ambas ediciones) tiene respecto al MS de 1794, en el cual el alma
durmiente es presentada como una condicion en la que la Phantasie
ejerce su libre juego” (Reid, 2013, p. 41).

Por lo dicho, nosotros partiremos de los resultados alcanzados por
Reid. Si su hipoétesis es cierta —cosa que consideramos absolutamen-
te demostrada-, entonces todos estos fendmenos no son para Hegel
maés que “patologias mentales que surgen de la intensa lucha entre
el entendimiento racional y la imaginacién, cuando aquél pierde su
soberania y es subvertido por ésta” (Reid, 2013, pp. 42-43). Como ve-
mos, el nicleo problematico o —para emplear el término del propio
Hegel- patoldgico que aglutina todos los fendmenos analizados en
los apartados previos, y que representa, por eso mismo, una amenaza

7 Recordemos que los §§ 405 y 406 son justamente los que tratan sobre el nino
en el vientre materno y sobre el sonambulismo magnético, respectivamente. E1 § 408,
incluido atin en la seccién del MS de 1794, trata de la locura.

84



La imaginacion en la “Anthropologie” de Hegel

para el entendimiento racional y la conciencia de si no es mas que
la imaginacién. Todos los adjetivos peyorativos utilizados por Hegel
en su descripcion del alma sentimental convergen finalmente en la
imaginacion. Es preciso, sin embargo, hacer una aclaraciéon: nuestro
objetivo no consiste en mostrar que la imaginacién se corresponde
para Hegel con la “Anthropologie”, lo cual seria, por supuesto, falso.
De hecho, los analisis mas exhaustivos que realiza Hegel acerca de la
imaginacién se encuentran en la “Psychologie”, es decir, en la tercera
subseccién del Espiritu Subjetivo.® Lo que nos interesa plantear, mas
bien, es que la imaginacidn, tal como ha sido pensada por algunas de
las lineas dominantes de la tradicién metafisica (cfr. Watson, 1988),
a saber, como nexo o mediacion entre lo sensible y lo inteligible o
entre el cuerpo y el alma —cuestién que no necesariamente coincide
con la concepcién hegeliana—, se identifica —o deberia identificarse,
para nosotros, no para Hegel- con la “Anthropologie”. A partir de esta
aclaracion, se comprende también la importancia que poseen los fe-
némenos abordados someramente en el apartado previo.

En efecto, John Sallis (1987), en un sugerente ensayo, ha mostrado
que hay un esfuerzo constante de Hegel por conjurar el riesgo inhe-
rente a la potencia imaginativa, a la que este autor denomina “ima-
ginacion excesiva [excessive imagination]” (p. 81). En los paragrafos de
la “Psychologie” que Hegel le dedica a la imaginacion, sostiene Sallis,
se percibe una estrategia singular que consiste en reinscribir cada vez
la potencia imaginativa en el ciclo de la dialéctica y en subsumirla,
por lo tanto, bajo una totalidad coherente. Lo interesante es que, para
realizar esta conjura de la imaginacién, Hegel la remite a la “Anthro-
pologie”, y en particular a la subseccion dedicada a la fiihlende Seele:

8 En el § 455 de la subseccién “Psychologie” Hegel considera tres formas funda-
mentales de la imaginacion: a la primera la llama “imaginacion reproductiva”; a la se-
gunda, “imaginacidn asociativa”; a la tercera, propiamente Phantasie.

85



German Proésperi

La estrategia consiste en un desplazamiento sistematico y una
represién consecuente. Ciertas formas de la imaginaciéon son
desplazadas de la psicologia a la antropologia, a una fase donde,
como resultado del elemento de la corporeidad que atin perma-
nece indistinguible de la espiritualidad (Geistigkeit), el sujeto es
susceptible de enfermedad (Sallis, 1987, p. 83).

Segun Sallis, habria una suerte de exceso o resto en -o de- la
imaginacion, y en —o de- las imagenes con las cuales trabaja, que no
logra ser inscripto con eficacia en la trama teleolégica del proyecto
dialéctico. Como bien ha mostrado Donald Verene (1982), la imagen
(Bild) se conserva incluso en el saber absoluto, razén por la cual el
Bild, en cierto sentido, es condicién de posibilidad del Begriff: “Cuan-
do miramos debidamente dentro del Begriff, encontramos alli el Bild,
el producto de la Erinnerung. [El Begriff] estd permanentemente en
amistosa oposicién con la imagen, su propio origen, presente en é1”
(Verene, 1982, p. 35). Como se ve, la imaginacion, entendida como
potencia generadora de imdgenes -literalmente, como Einbildungs-
kraft-, funciona para Verene como una suerte de condicién necesa-
ria, aunque por cierto no suficiente, para la adquisicion del verda-
dero saber. La pregunta de Sallis (1987), sin embargo, es atin mas
dréstica y radical: “;Hay un residuo que el pensamiento meramente
reprime mas que sublima? O, considerado desde otra perspectiva,
chay un residuo que estd absolutamente perdido mas alla de toda
esperanza de recuperacién?” (p. 85). Como veremos, este residuo,
para nosotros, coincide con la imaginacién en general y con el en-
sueno en particular.

Ahora bien, si en las paginas que Hegel dedica al alma sentimental
estd hablando en verdad del poder peligroso de la imaginacién (Phan-
tasie), entonces vale la pena preguntarse cudl es la relacion entre la
imaginacién y la “Anthropologie”, es decir, entre la facultad imagina-
tiva y lo humano en cuanto tal. Antes de abordar esta cuestién, sin

86



La imaginacion en la “Anthropologie” de Hegel

”»

embargo, resulta preciso explicar los aspectos generales del “estado
o0 “condicién” que de algin modo aglutina también —y por razones
necesarias— todos estos fendmenos anormales: el ensueno (Traum).

Como se sabe, en las dos primeras ediciones de la Enzyklopddie, 1a
subseccién dedicada a la fiihlende Seele llevaba por titulo Die traiimen-
de Seele. De hecho, el articulo de Reid (2013), cuyo titulo es “How the
Dreaming Soul Became the Feeling Soul, between the 1827 and 1830
Editions of Hegel’s Philosophy of Subjective Spirit”, se dedica a indagar
los motivos por los cuales Hegel habria cambiado la expresién traii-
mende Seele por la de fiihlende Seele. Alli explica:

Uno de los cambios que fueron introducidos entre 1827 y 1830
concierne a la Filosofia del Espiritu Subjetivo, donde Hegel cambid
el titulo de la seccién que comienza en el § 403, de tal manera que,
de ser “El Alma sonadora” (Die traiimende Seele), paso a ser “El
Alma sentimental” (Die fiihlende Seele) (Reid, 2013, p. 37).

La pregunta, entonces, seria: ;por qué Hegel agrupé todos estos
fendmenos bajo la categoria de “ensueno” (Traum)? De esta pregunta
se desprende otra no menos importante: ;cudl es la relacién entre
el ensueno y la imaginacién? En el apartado que sigue abordaremos
estas cuestiones.

El ensueno como topos paradigmatico de la imaginacion

Practicamente al inicio de la “Anthropologie”, Hegel establece
que, “en tal determinacién atin abstracta, el alma es solamente el
suerio del espiritu [Schlaf der Geistes]” (Hegel, 1986, & 389, p. 43). La
lengua alemana, como la mayoria de las lenguas, posee dos términos
para designar al “sueno”: Schlafy Traum. Que el espiritu natural sea
un espiritu dormido o que el alma sea el sueno del espiritu significa
que este Gltimo adn no ha actualizado su potencia racional, su au-
toconocimiento consciente. El término Schlaf, de esta manera, hace
referencia a lo otro del espiritu.

87



German Proésperi

En el estar despierto ocurre generalmente toda actividad auto-
consciente y racional, del distinguir que esta-siendo para si del
espiritu. El sueno [Der Schlaf] es fortalecimiento de esta activi-
dad no solamente en cuanto mero descanso negativo de ella, sino
como regreso desde el mundo de las determinidades, desde la dis-
persion y el endurecimiento en las singularidades, a la esencia
universal de la subjetividad que es la sustancia de aquellas deter-
minidades y su poder absoluto (Hegel, 1986, § 398, p. 87, cursivas
en el original).

Noétese que el suenio entendido como lo opuesto a la vigilia, como
descanso negativo, es asimilable y perfectamente aceptado por la dia-
léctica hegeliana. No solo es necesario, sino que el Schlaf proporciona
un fortalecimiento de la actividad consciente y racional de la vigilia.
Sin embargo, lo que queda sin pensar en este esquema dialéctico es
el término Traum. La dificultad relativa a la diferencia entre el sueno
y la vigilia surge propiamente solo con el Traum. E1 Traum es el resi-
duo que la dialéctica sueno/vigilia (Schlaf/Wachen) no logra pensar.
Cuando Hegel habla del despertar (Erwachen) del alma o del espiritu
es siempre un despertar respecto al Schlaf. El estado de vigilia, una
vez actualizado, anula al Schlaf'y viceversa. Con el Traum ocurre algo
muy diferente. A €l se aplica lo que dice Hegel del alma sentimental
en general:

Este grado del espiritu es por si el grado de su oscuridad, por-
que sus determinaciones no se desarrollan en tanto conscientes
e intelectuales; es, por esto, grado formal en general. Un peculiar
interés recibe en cuanto existe como forma y aparece, por tanto,
como un estado en el cual el desarrollo del alma que ha llegado ya
ala concienciay al intelecto puede recaer. La forma mds verdadera
del espiritu, existiendo en una forma mas subordinada y abstrac-
ta, contiene una inadecuacién que es la enfermedad [Krankheit]
(Hegel, 1986, § 404, p. 124, cursivas en el original).

88



La imaginacion en la “Anthropologie” de Hegel

El Traum no es la oscuridad del espiritu en el sentido en que lo
es el Schlaf, sino mas bien en el sentido en que el espiritu, por mas
cerca que esté de su verdad, nunca serd capaz de conjurarlo defini-
tivamente. De alli que el espiritu consciente de si no esté exento de
caer en estados alterados y patolégicos: sueno magnético, alucinacio-
nes, visiones, trances extaticos, etc. El Traum no es la abolicion de la
conciencia, sino la zona crepuscular en la que esta puede sumergirse
en cualquier momento, el espacio opaco en donde el intelecto y el yo
consciente sucumben ante la proliferacion de imagenes y represen-
taciones inconexas. Mas que ser la oscuridad del espiritu, el Traum
es, con mayor precisién, su sombra o su fantasma. Como dijimos, el
estado o la experiencia que Hegel juzga peligrosa y patolégica no es
el dormir —de algiin modo, funcional a la vigilia consciente—, sino el
sonar, es decir, no ya el sueno en cuanto descanso de las facultades
intelectuales, sino las imdgenes oniricas, las representaciones que
subsisten en el alma cuando la conciencia no ejerce su soberania.

En el § 398 de la Enzyclopddie, donde Hegel reflexiona acerca de
la diferencia entre el suefio y la vigilia, se dan algunas indicaciones
sobre el modo de entender al Traum. En principio, al igual que la con-
ciencia, el Traum también opera con representaciones e imagenes. La
diferencia fundamental —que es lo que a Hegel realmente le interesa
establecer— entre conciencia/razén y ensueno (BewufStsein/Verstand y
Traum), por ende, no concierne tanto al contenido de ambos términos
(representaciones e imagenes), cuanto al modo en que estos conteni-
dos determinados se conectan y ordenan. Cuando la intuicién se pre-
senta al yo consciente, lo hace como una totalidad (Totalitdit) de deter-
minaciones en la cual cada miembro, cada contenido ocupa un lugar,
determinado simultaneamente por el de todos los demas miembros o
contenidos (cfr. Hegel, 1986, & 398, pp. 87-95). Esto significa que la lu-
cidez consciente opera de manera organizada. De este modo, sostiene
Hegel, la caracteristica esencial de la conciencia, su rasgo cognosciti-

89



German Proésperi

vo particular, radica en el nexo que vincula a cada parte singular con
las otras partes del todo ordenado: “La vigilia es la conciencia concre-
ta de dicha confirmacién reciproca de cada momento singular de su
contenido por medio de todos los demas del cuadro de la intuiciéon”
(Hegel, 1986, § 398, p. 88).

El modo en que las representaciones e imagenes se conectan en
el Traum es por completo diferente. Aqui cada imagen particular no
encuentra su sentido en la eventual posicién que ocupa con respecto
al resto, sino mediante lo que Hegel denomina “asociacion de ideas”
(Ideen-Assoziation), es decir, de modo no intelectivo. Hacia ella van
dirigidas las criticas del filésofo: en primer lugar, el autor de la En-
zyklopddie no considera verdaderas ideas a los contenidos de estas
asociaciones y, en segundo lugar, tampoco considera verdaderas leyes
a estas modalidades relacionales. No puede haber, piensa Hegel, leyes
diversas sobre una misma cosa, lo que daria lugar al arbitrio y la acci-
dentalidad. En consecuencia, el universo del Traum, sentencia, es “el
juego de un representar privado de pensamiento” (Hegel, 1986, § 455,
p. 263), el juego de la actividad representativa privada de conciencia.
No es intrascendente que estas leyes de asociacién en el manuscrito
de 1794 figuren directamente como “leyes de la Phantasie” (citado en
Reid, 2013, p. 40).°

Ahora bien, como “el pensamiento es lo que hay mas propio en el
hombre para distinguirlo del bruto [Vieh]” (Hegel, 1986, § 400, p. 99,
cursivas en el original), deberemos concluir que el Traum, en la medi-
da en que designa un representar privado de pensamiento, es aquella
sombra animal, eminentemente inhumana, que habita en el hombre y
que Hegel, de manera paradojal, circunscribe en las pdginas acotadas
de la antropologia. No es casual, en este sentido, que en el ensayo
“The Gentle Force over Pictures: Hegel’s Philosophical Conception of

° Reid (2013), de hecho, habla de “la naturaleza conflictiva entre la mente cons-
ciente y las ‘leyes de la Imaginacién’” (p. 40).

90



La imaginacion en la “Anthropologie” de Hegel

the Imagination”, Klaus Vieweg (2011) haya sostenido que la “Fanta-
sia es capaz de crear lo humano y lo inhumano [the human and the in-
human), de construir el cielo y el infierno, y asi de demostrar su poder
tanto como su deficiencia” (p. 97). Aqui se revela la importancia de los
fenémenos desarrollados rapidamente en el primer apartado. Como
dijimos, todos ellos suponen una subjetividad diferida, una suerte de
mismidad incompleta (la madre como sujeto del nino, el magnetiza-
dor como sujeto del magnetizado, etc.). El punto més llamativo es que
todos estos fendmenos que se producen de algiin modo entre lo ani-
mal y lo humano, aglutinados ademas bajo el comiin denominador
de la imaginacién y del ensueno (la fiihlende Seele como traiimende
Seele), han sido confinados por Hegel a las misteriosas paginas de la
“Anthropologie”, es decir, de la ciencia de lo humano, y concretamen-
te a la seccion fiihlende Seele, segtn la expresion de la Gltima edicién
de la Enzyklopddie. En el centro de la ciencia de lo humano acecha lo
inhumano: este parece ser el punto ciego que Hegel le ha confiado,
acaso a su pesar, a la antropologia.

Conclusién

Alo largo de este capitulo hemos examinado algunos curiosos fe-
némenos que Hegel menciona en la seccién de la “Anthropologie” de-
dicada a la fiihlende Seele. En todos ellos se trataba de una subjetividad
dislocada o diferida, prerreflexiva y preconsciente, una individualidad
que, no coincidente ya con la naturaleza, no ha conquistado aiin su
condicién intelectiva y autosuficiente. Y es en este lugar paradéjico
que se abre entre el ya no natural y el atin no espiritual-consciente
que Hegel ha ubicado no solo al alma, sino a la ciencia de lo humano.
Hemos mostrado, ademads, que este limite ambiguo entre la naturale-
za y el espiritu es el lugar especifico del ensueno y de la imaginacién.
Asi como en la vigilia el entendimiento y la conciencia racional gozan
de plena actualidad, y en el suefio gozan de plena potencialidad, el
ensuefo instaura un tertium que, en rigor de verdad, no es ni actual ni

91



German Proésperi

potencial, ni existente ni inexistente, un tertium que Hegel, como mas
tarde hara Henri Bergson (1919) respecto a las imagenes-suefio (pp.
49-61), califica de virtual:

En ninguna parte como en el alma y todavia mas en el espiritu es
esencialisimo para la comprension retener firmemente la deter-
minacidn de la idealidad, [a saber] que ésta es negacién de lo real,
pero que lo real esta a la vez conservado, esta virtualiter conteni-
do, aunque no exista. Es la determinacién que desde luego se nos
presenta cuando atendemos a las representaciones o a la memo-
ria. Todo individuo es una riqueza infinita de determinaciones de
la sensibilidad, representaciones, conocimientos, pensamientos,
etc.; pero yo soy por eso, sin embargo, algo enteramente simple:
un pozo sin determinaciones [bestimmungsloser Schacht] en el que
todo eso se conserva, sin EXISTIR. Sélo cuando yo me acuerdo de
una representacion, la extraigo de aquella interioridad a la EXIS-
TENCIA, ante la conciencia. En las enfermedades sucede que rea-
parecen representaciones o conocimientos que se dicen olvidados
desde muchos afnos, porque en todo ese largo tiempo no habian
sido llevados a la conciencia (Hegel, 1986, § 403, p. 122, cursivas y
mayusculas en el original).

Hegel introduce el adverbio latino virtualiter para caracterizar los
contenidos psiquicos que no existen de forma actual en —o para- la
conciencia. La experiencia onirica, de este modo, no es sino el acceso
privilegiado a este reino virtual, especificamente animico (no cons-
ciente) e imaginario que Hegel denomina “pozo sin determinaciones”
(bestimmungsloser Schacht). Recordemos que en el § 453, habla de un
“pozo oscuro [ndchtlichen Schacht] en el que se guarda un mundo in-
finito de numerosas imagenes y representaciones, sin que estén en
la conciencia” (Hegel, 1986, § 453, p. 260). Al igual que en el § 403,
utiliza el término latino virtuell. Como hemos mostrado, la dialéctica
hegeliana logra asimilar facilmente el sueno entendido como Schlaf,
es decir, como descanso y polaridad negativa de la vigilia.

92



La imaginacion en la “Anthropologie” de Hegel

Sin embargo, lo que permanece problematico en el sistema tal
como es presentado en la Enzyklopddie es precisamente el ensueno, el
Traum, las imagenes o los fantasmas que emergen en el pliegue entre
la naturaleza y el espiritu. Pero, si esto es asi, si la traiimende Seele,
ubicada en el pliegue central de la “Anthropologie” —pliegue a su vez
de la Enzyklopddie—, sintetiza de algin modo la nocién de alma tout
court, y si el alma es el objeto especifico de la ciencia del hombre, en-
tonces lo propio del hombre —y aqui ya nos alejamos, por supuesto, de
Hegel- estd en el Traum y no en la conciencia, en la imaginacién y no
en el entendimiento.!® En este punto es necesario introducir nueva-
mente una aclaracién: cuando decimos que la fiihlende Seele sintetiza
de algiin modo la nocién de alma tout court no estamos sugiriendo que
la “Anthropologie” se agota en esta subseccion. De hecho, podria mos-
trarse perfectamente que las subsecciones dedicadas a Die natiirliche
Seele y a Die wirkliche Seele son igualmente fundamentales. Nuestra
reduccién de la “Anthropologie” a la fiihlende Seele merece, por eso,
ciertas justificaciones. En lineas generales, este movimiento tedrico-
interpretativo obedece a dos motivos prioritarios:

Pensamos que la funcién y la posicién de la “Anthropologie”, y por
ende del alma, son las mismas que han caracterizado a la imaginacién
a lo largo de la historia de la filosofia, al menos en algunas de sus
lineas centrales. Se trata en este caso de una identidad funcional, en
cuanto nexo conjuntivo o articulador, y topoldgica, en cuanto lugar in-
termedio entre las polaridades metafisicas (recuérdese ademas el rol
que posee la imaginacién, a través del esquematismo, en la filosofia
de Kant, un autor cercano a Hegel, por cierto).

10 Se objetara que la pura localizacion de la “Anthropologie” en la Enzyklopddie no
prueba por si misma el lugar central que posee el alma en el sistema general especu-
lativo y en la concepcion histérico-metafisica de Hegel. Sin embargo, justamente por
tratarse de Hegel, un autor para quien la ldgica es ya, desde siempre, ontologia y para
quien el orden del sistema es el orden de lo real, la ubicaci6n de la “Anthropologie” en el
interior de la Enzyklopddie tiene un peso decisivo que no debe ser desestimado.

93



German Proésperi

Existe un motivo mas preciso que nos permite identificar al alma
en general con la imaginacion, mas alla de que Hegel reserve su tra-
tamiento a la “Psychologie”. Tal motivo obedece a que los diferentes
fenémenos abordados en el primer apartado de este articulo caen bajo
la categoria, como ha mostrado Reid, de Einbildungskraft o Phantasie.
Dicho punto, es verdad, nos habilitaria solo a identificar a la fiihlende
Seele con la imaginacién, pero no a la totalidad de la “Anthropologie”.
Sin embargo, este Gltimo movimiento resulta posible si identificamos
a la imaginacién segtn lo que expusimos en el item previo, es decir,
como nexo entre naturaleza y espiritu o, también, entre animalidad y
conciencia (objeto de la “Phanomenologie”).

En resumen: la identificacion de la fiihlende Seele con la imagina-
cién es posible desde el mismo Hegel y sobre bases textuales (el MS
de 1794); la identificacién de la “Anthropologie” y del alma tout court
con la imaginacion, en cambio, es posible si y solo si entendemos a la
imaginacién en su sentido filoso6fico tradicional, o sea, como nexo y
mediacion de las polaridades metafisicas, en este caso Natur y Geist.
Es tinicamente en este tiltimo sentido que se puede considerar a la
“Anthropologie” en su totalidad como transito de -y articulacién en-
tre— la filosofia de la naturaleza y la filosofia del espiritu. No es casual,
por eso mismo, que en las Vorlesungen iiber die Geschichte der Philoso-
phie Hegel le adjudique a Anaximenes, en quien encuentra los térmi-
nos alma (psycheé), aire (aer) y espiritu (pneuma), centrales en su pro-
pio sistema, la misma posicién estratégica en la historia de la filosofia
que posee la “Anthropologie” en la estructura de la Enzyklopddie. La
nocién de alma que propone Anaximenes representa, en términos fi-
loséfico-especulativos, siempre segiin Hegel, el transito de la filosofia
de lanaturaleza a la filosofia de la conciencia, cumpliendo asi la misma
funcién que la seccién “Athropologie” al interior de la Enzyclopddie:

Anaximenes senala muy bien la naturaleza de su esencia a la luz
del alma, con lo que, en cierto modo, viene a poner de manifiesto

94



La imaginacion en la “Anthropologie” de Hegel

el transito de la filosofia de la naturaleza a la filosofia de la con-
ciencia [den Ubergang der Naturphilosophie in die Philosophie des
BewufStseins] o la aparicion de la modalidad objetiva de la esencia
primigenia. La naturaleza de esta esencia primigenia se determi-
naba antes de un modo extrano y negativo desde el punto de vista
de la conciencia; tanto su realidad, el agua o el aire, como lo infi-
nito es algo que se halla més alla de la conciencia. Pero el alma (o
sea el aire) es este medio general [allgemeine Medium], una mul-
titud de representaciones que desaparecen y se manifiestan sin
que cesen esta unidad y esta continuidad; es tanto activa como
pasiva, hace que las representaciones se dispersen de su unidad
y se levanten y se hagan presentes en su infinitud, de tal manera
que el significado negativo y positivo coinciden (Hegel, 1986a, pp.
214-215).

Es precisamente a la luz del alma (Seele), como dice Hegel en este
pasaje, que se vuelve posible comprender el transito de la filosofia
de la naturaleza a la filosofia del espiritu. Y, en la medida en que el
alma, entendida por el filésofo como medio general —es decir, como
instancia mediadora entre la naturaleza y la conciencia, a la vez activa
y pasiva, negativa y positiva—, es el objeto especifico de la “Anthro-
pologie”, podemos concluir que la “Anthropologie” en su totalidad se
identifica con la funcién mediadora que ha sido el rasgo caracteris-
tico de la imaginacién a lo largo de la historia de la filosofia. Es mas,
Hegel lo dice explicitamente cuando compara a Anaximenes con el
alma (psyché) y a Anaxagoras, que lo sucede, con la conciencia (nous),
o sea, con la “Phdnomenologie” de la Enzyklopddie (cfr. Hegel, 1986a,
pp. 214-215).

Desde esta perspectiva, consideramos posible afirmar que Hegel,
identificando al alma con el objeto propio de la antropologia, acaso
muy a su pesar, ha abierto un camino, oculto en la maleza del sis-
tema, para pensar a la imaginacién como la potencia especifica del
hombre. Lo propio del hombre —podriamos concluir leyendo en cier-

95



German Proésperi

to sentido a Hegel contra Hegel, pero también a partir de é1- no es la
conciencia clara y distinta de si mismo y de su mundo, sino la virtua-
lidad de las imagenes y de los fantasmas oniricos. Se esboza asi, tal
vez, la posibilidad de construir, frente a la fenomenologia del espiritu
—es decir, frente a la ciencia de la experiencia de la conciencia que
implica por necesidad una metafisica de la dialéctica sueno/vigilia—,
una fenomenologia de la imaginacién, una ciencia de la experien-
cia del alma que implica, también por necesidad, una metafisica del
ensueno. Sin embargo, el uso dado al adverbio frente tal vez resulte
inadecuado. Se trata mas bien de una sub- o parafenomenologia, co-
rrelativa a una sub- o paraantropologia, que atraviesa la historia de
la metafisica desde sus inicios. Tal sub- o parafenomenologia reve-
laria probablemente que lo humano no puede ser explicado mas que
como “una relacién que no es meramente corporal ni meramente es-
piritual, sino psiquica, es decir, del alma” (Hegel, 1986, & 405, p. 125,
cursivas en el original).

Referencias bibliograficas

Bergson, H. (1919). L’énergie spirituelle. Essais et conférences. P.U.F.

DeVries, W. (1988). Hegel’s Theory of Mental Activity. An Introduction to
Theoretical Spirit. Cornell University Press.

Greene, M. (1972). Hegel on The Soul. A Speculative Anthropology.
Martinus Nijhoff.

Hegel, F. G. W. (1986). Enzyklopdidie der philosophischen Wissenschaften
im Grundrisse. Suhrkamp, Band 10, Dritter Teil.

Hegel, F. G. W. (1986a). Vorlesungen {iber die Geschichte der Philosophie
I. Suhrkamp, Band 18.

Heidegger, M. (1977). Sein und Zeit. En Gesamtausgabe 2. Vittorio
Klostermann.

Kojéve, A. (1979). Introduction a la lecture de Hegel. Gallimard.

Nuzzo, A. (2013). Anthropology, Geist, and the Soul-Body Relation.
The Systematic Beginning of Hegel’s Philosophy of Spirit. En D. S.

96



La imaginacion en la “Anthropologie” de Hegel

Stern (ed.), Essays on Hegel’s Philosophy of Subjective Spirit (pp.
1-17). State University of New York.

Reid, J. (2013). How the Dreaming Soul Became the Feeling Soul,
Between the 1827 and 1830 Editions of Hegel’s Philosophy
of Subjective Spirit. Empirical Psychology and the late
Enlightenment. En D. S. Stern (ed.), Essays on Hegel’s Philosophy
of Subjective Spirit (pp. 37-54). State University of New York.

Sallis, J. (1987). Imagination and Presentation in Hegel’s Philosophy
of Spirit. En P. G. Stillman (ed.), Hegel’s Philosophy of Spirit (pp.
66-88). State University of New York Press.

Stern, D. (ed.) (2013). Essays on Hegel’s Philosophy of Subjective Spirit.
Albany: State University of New York.

Verene, D. (1982). La imaginacién en Hegel. Revista de Filosofia, 20(1),
23-36.

Vieweg, K. (2011). The Gentle Force over Pictures: Hegel’s Philisophical
Conception of Imagination. En Gray, R. T et al. (eds.), Inventions of
the Imagination: Romanticism and Beyond (pp. 87-101). University
of Washington Press.

Watson, G. (1988). Phantasia in Classical Thought. Galway University
Press.

97






La funcién de la figura de Antigona
en la Fenomenologia del espiritu:
entre la especulacién filoso6fica
y la ilustracion literaria

Maria Lujdn Ferrari

Introduccion

En el clasico estudio sobre las apropiaciones histéricas de Antigo-
na de So6focles, George Steiner (1991) ha sostenido que el siglo XIX ha
sido el siglo de Antigona al punto que es considerada como la figura
que domina el juicio filoséfico y poético, al menos, hasta comienzos
del siglo XX, cuando el centro interpretativo y critico se desplaza ha-
cia la figura de Edipo. Aunque nada asegura que aquel interés no haya
sido fruto de la contingencia, existen algunos elementos cuya conver-
gencia, a juicio de Steiner, podria explicar el papel fundamental que
tuvo la obra en el campo intelectual europeo del siglo XIX. Entre la
heterogeneidad de elementos senialados, Steiner menciona el suceso
que fue la publicacién en 1788 de Le voyage du jeune Anacharsis en
Greéce del abate Jean Jacques Barthélemy,' las mitologias programati-

! La obra del abate Barthélemy es una fantasia pedagdgica que reconstruye geogra-
fica y moralmente la Grecia del periodo posterior a Pericles. Aunque poco conocida en
nuestros dias, su publicacién fue una gran influencia para el helenismo romantico del
siglo XIX. En el capitulo XI el héroe ve por primera vez una tragedia y se trata nada
menos que de la Antigona de Séfocles, ante la cual queda extasiado.

99



Maria Lujan Ferrari

cas de la Revolucion francesa referidas a la condicion de las mujeres,
la exitosa representacion teatral de Antigona en 1841 dirigida por
Tieck con coros de Mendelssohn? asi como las referencias en la obra a
ciertos topicos, propios de la literatura de la época, como el entierro
de personas vivas o el amor entre hermana y hermano.’

Si bien ninguno de estos elementos explica por si solo la relevan-
cia que cobr6 la figura de Antigona, entre los anteriores habria que
destacar la presencia de Hegel, Schelling y Horderling en el seminario
de teologia de Tubinga sobre finales del siglo XVIII, cuyas ideas in-
fluiran, en gran medida, en el pensamiento europeo posterior. Como
tantos otros intelectuales alemanes de la época, los tres compartian
su admiracién tanto por la Grecia del periodo ateniense como por los
ideales de la Revolucion francesa. En efecto, la vision idealizada que
tenian de la polis griega era un medio para proyectar el tipo de trans-
formacion que traeria la revolucion en Europa.

En este contexto intelectual, Hegel ya habia intentado traducir, en
el verano de 1787, el Edipo en Colono de Séfocles. Si bien no podemos
dar cuenta aqui de las distintas fases de la reflexién que lo condujeron
al encuentro inicial con Antigona, una de las primeras referencias ex-
plicitas a la obra ya aparece en los Escritos de juventud (Hegel, 1978).
Asi, en un parrafo titulado “La diferencia entre la religién positiva

2 El 28 de octubre de 1841 se presentd una version de la Antigona de Sofocles
dirigida por Ludwig Tieck con los coros puestos en musica por Mendelssohn. La obra,
cuya representacion habia sido un fracaso cuando Goethe la organizé en la versién de
Johann F. Rochlitz, ahora fue ampliamente aclamada por la critica de Potsdam como
una auténtica recreacion de la tragedia griega clasica en la moderna Europa.

3 No olvidemos la fascinacién que despertaba en la literatura gética de finales
siglo XVIII y principios del siglo XIX el fendmeno del entierro de personas vivas. Las
razones para esto pueden deberse tanto al interés por representar los abusos del poder
soberano al encerrar arbitraria e indefinidamente a las personas en conventos y pri-
siones, como al interés cientifico de la época por fenémenos galvanicos de reanimacién
nerviosa y muscular de personas o el interés por el espiritismo y el contacto extrasen-
sorial con personas muertas.

100



La funcién de la figura de Antigona en la Fenomenologia del espiritu: entre la especulacion...

cristiana y la religion llena de fantasia de los griegos” (pp. 148-155),
Hegel recurre a Antigona a raiz de una reflexién en torno a la relaciéon
entre la libre voluntad y las leyes en el Estado griego. De alli en ade-
lante, y aunque Hegel no mantenga siempre una postura consistente
sobre el significado de la obra, se encuentran numerosas menciones a
proposito de distintos tépicos que hacen foco en la figura de Antigona.

Sin pretender exhaustividad, recordemos que en la Filosofia del
derecho (1968), Hegel recurre a Antigona cuando presenta su argu-
mentacién sobre la relacion estrecha que debe existir entre la fami-
lia y el Estado. En el apartado “El desenlace tragico” de la subseccién
“Desarrollo de la poesia dramatica y sus especies” perteneciente a la
seccién “Poesia Dramatica” de las Lecciones sobre la estética (1985),
Hegel sostiene que tanto Creonte como Antigona constituyen figuras
tragicas que estan bajo el poder de aquello contra lo cual combaten, y
concluye con un elogio a la obra refiriéndose a ella como la més subli-
me y magnifica de todas. En el mismo tono elogioso, la Filosofia de la
religion (2018) refiere a la obra como el absoluto ejemplo de tragedia
y en Lecciones sobre la historia de la filosofia (1995) encontramos una
forma notable -incluso extravagante si se quiere— de referirse a la fi-
gura de Antigona como: “la celestial Antigona, la mds notable de las
figuras que haya aparecido en la tierra” (Steiner, 1991, p. 17).

A pesar de todo, llama la atencién que Hegel solo se refiera a An-
tigona dos veces en La Fenomenologia del espiritu (2007): en la tGltima
seccion sobre la “Razén” y al inicio de la seccién “El Espiritu”. Sin em-
bargo, todo el apartado “El Espiritu Verdadero, la eticidad” estd domi-
nado por la referencia a la obra de Séfocles (1996). La transicion entre
las mencionadas secciones es considerada como uno de los pasajes
mas oscuros de la obra hegeliana, a tal punto que algunos intérpretes
han visto esta dificultad como la evidencia de un cambio fundamental
en el plan de escritura de la Fenomenologia del espiritu que volveria
incoherente y sin unidad a la obra como un todo (Haering, 1934).

101



Maria Lujan Ferrari

Ahora bien, mas alla de esa oscuridad del pasaje entre las seccio-
nes, una de las cuestiones mas sobresalientes que pueden atenderse
es la serie de figuras literarias que comienzan a sucederse a partir de
ese punto de inflexion. Esto, para Allen Speight (2001), justificaria
la idea de hablar de un giro literario en la Fenomenologia del espiri-
tu. Bastaria mencionar, para tener una idea de lo que queremos dar
a entender, la referencia al craneo de Yorick en Hamlet para mostrar
la insuficiencia de la frenologia; la cita de un fragmento del Fausto
de Goethe al inicio de la primera subseccién de “La realizacién de la
autoconciencia racional por si misma” y los paralelos literarios que,
seglin las versiones de Royce y Jean Hipolite, parecen conectar la fi-
gura de Karl Moor de Schiller y la del Quijote de Cervantes a las sub-
secciones “La ley del corazén y el desvario de la infatuacion” y “La
virtud y el curso del mundo”. A partir de aqui la Fenomenologia parece
estructurarse en torno a obras y géneros literarios hasta la seccién
“La religion del arte”, donde tiene lugar una reflexién alrededor de
la relacién entre literatura y filosofia. Es curioso notar que el libro
culmina con dos lineas modificadas de un poema de Schiller dedica-
do a la amistad. Mas atn, en esta misma direccién del giro literario,
distintas interpretaciones han considerado que la Fenomenologia del
espiritu misma puede entenderse como una tragedia, una comedia o
una Bildungsroman (Royce, 1919).

No es nuestro interés analizar la sucesion de figuras y referencias
literarias que se da a partir de la secciéon “Razén Observante” ni la
resignificacién que les otorga Hegel en el contexto de su proyecto filo-
sofico; tampoco dar cuenta de la estructura de la Fenomenologia desde
la perspectiva de un género literario determinado. Nuestro objetivo
general consistira en indagar hasta qué punto el recurso a la Antigona
de Séfocles puede considerarse crucial para el desarrollo de algunos
aspectos del proyecto filosofico que emprende Hegel en su Fenomeno-
logia del espiritu.

102



La funcién de la figura de Antigona en la Fenomenologia del espiritu: entre la especulacion...

En una primera aproximacion podriamos pensar que las referen-
cias de orden literario en una obra filoséfica constituyen un dispositi-
vo retdrico que, como tal, obedece a la intencién de ilustrar un tépico,
culminar de forma dramatica un argumento, demostrar erudicién o
simplemente hacer una pausa en una argumentacién demasiado ce-
rrada. Sin embargo, consideramos que es posible ofrecer una hipétesis
interpretativa distinta acerca del vinculo entre literatura y filosofia.
En otras palabras, intentaremos responder si la referencia a Antigo-
na constituye solo una ilustracién de un tépico hegeliano o si, por el
contrario, Hegel ha hecho una utilizacién especulativa de la tragedia.
Indagar sobre la naturaleza de esa utilizacién sera el propdsito de lo
que sigue en este trabajo.

La relacion entre la filosofia y las cuestiones relativas
a la belleza y a las bellas artes en general

Hegel trata en distintas obras la relacién entre la filosofia y cues-
tiones relativas a la belleza y a las bellas artes en general. Hace esto
de modo claro en las Lecciones sobre la estética (1985), que imparti6 en
Heidelberg y Berlin, y con trazos mds oscuros en la Fenomenologia del
espiritu (2007). Con vista en nuestros propésitos, revisemos el prélogo
a la Fenomenologia:

La actividad del separar es la fuerza y la labor del entendimiento,
de la mas grande y maravillosa de las potencias, o, mejor dicho, de
la potencia absoluta. El circulo que descansa cerrado en siy que,
como sustancia, mantiene sus momentos es la relacién inmediata,
que, por tanto, no puede causar asombro. La potencia portentosa
de lo negativo reside, por el contrario, en que alcance su ser alli
propio y una libertad particularizada en cuanto tal, separado de
su ambito, lo vinculado, y que sélo tiene realidad en su conexion
con lo otro; es la energia del pensamiento, del yo puro. La muerte,
si asi queremos llamar a esa irrealidad, es lo mas espantoso, y el
retener lo muerto lo que requiere una mayor fuerza. La belleza

103



Maria Lujan Ferrari

carente de fuerza odia al entendimiento porque éste exige de ella
lo que no estd en condiciones de dar (Hegel, 2007, pp. 23-24).

Si atendemos a este fragmento, pareceria que los limites entre la
filosofia y lo relativo al orden de la belleza quedan establecidos de
forma bastante firme; en principio, la belleza no puede cumplir con lo
que el entendimiento exige. Ahora bien, ;qué es lo que la belleza no
esta en condiciones de dar?, o, mejor dicho, ;qué es lo que el enten-
dimiento exige?

No nos son ajenas las discusiones entre los/as estudiosos/as he-
gelianos/as acerca de qué tipo de proyecto filos6fico encarna la Feno-
menologia del espiritu o si mantiene un proyecto coherente y unificado
a lo largo de todo el libro; tampoco lo son aquellos debates que se
dirimen entre la significacién légica o antropolégica de la obra. Sin
embargo, mds alla de estas interpretaciones, es posible pensar que la
tarea emprendida en la Fenomenologia no consistiria, como respues-
ta al escepticismo, en proponer algiin punto indubitable, no inferen-
cial, a partir del cual podrian hacerse otras inferencias ciertas, sino
que la tarea consistiria, en términos muy generales, en llevar a los/
as lectores/as desde los prejuicios que los/as dominan en el modo de
la conciencia ordinaria hasta la verdadera ciencia donde alcanzaria la
perspectiva del espiritu absoluto.

Desde esta perspectiva entendemos por fenomenologia, tal como
lo define el subtitulo de la obra, a la “ciencia de la experiencia de la
conciencia”. Esta experiencia no puede ser descrita desde un punto de
vista impersonal y que reviste un cierto desarrollo secuencial hasta
alcanzar el espiritu absoluto. La transiciéon de una etapa a otra en este
desarrollo estara determinada por cierta negatividad entendida como
las contradicciones internas propias de las diferentes experiencias
por las que pasa la conciencia.

Entonces, la belleza no puede cumplir con lo que la filosofia exige,
puesto que no puede hacer frente al caracter disolutivo que conlleva

104



La funcién de la figura de Antigona en la Fenomenologia del espiritu: entre la especulacion...

toda experiencia humana; es decir, no puede lidiar con la potencia de
lo negativo; en todo caso aquello que pertenece al orden de la belleza
—las obras de arte- deberia crear armonia y unidad. Asi, el apartado
pareceria avalar a las teorias estéticas, como las de Kant o Schiller,
que sostienen que la funcién propia del arte seria resistir la desinte-
gracion. En este sentido, si bien el arte es una de las formas que toma
el espiritu absoluto, también le corresponde un territorio distinto del
que pertenece al pensamiento.

Otros momentos del prélogo parecen abonar esta interpretacion
en la que el territorio de la filosofia y el arte quedan claramente di-
ferenciados. Por ejemplo, cuando Hegel lanza sus reproches a aque-
llos interesados en los mitos platonicos carentes de cientificidad, o
cuando critica al filosofar natural considerado como un pensamiento
intuitivo y poético que se rige por arbitrarias combinaciones de una
imaginacién cuyos productos no son “ni carne ni pescado, ni poesia ni
filosofia” (Hegel, 2007, p. 45).

En resumen, hasta aqui Hegel exige una filosofia que se eleve
al plano de la ciencia y para ello debe dejar de lado tanto el senti-
do comiin como el pensamiento poético. Sin embargo, como advierte
Robert Pippin (2011), al releer el prologo a la Fenomenologia del es-
piritu nos encontramos con un curioso fragmento que nos permitiria
matizar la posicién sostenida hasta ahora sobre la relacion entre la
filosofia y las cuestiones relativas a la belleza. Permitasenos citar en
extenso dicho fragmento:

El tipo de estudio de los tiempos antiguos se distingue del de
los tiempos modernos en que aquél era, en rigor, el proceso de
formacién plena de la conciencia natural. Esta se remontaba
hasta una universalidad corroborada por los hechos, al experi-
mentarse especialmente en cada parte de su ser alli y al filoso-
far sobre todo el acaecer. Por el contrario, en la época moderna,
el individuo se encuentra con la forma abstracta ya preparada;

105



Maria Lujan Ferrari

el esfuerzo de captarla y apropiarsela es mas bien el brote no
mediado de lo interior y la abreviatura de lo universal mas bien
que su emanacién de lo concreto y la multiple variedad de la
existencia. He ahi por qué ahora no se trata tanto de purificar al
individuo de lo sensible inmediato y de convertirlo en sustan-
cia pensada y pensante, sino mas bien de lo contrario, es decir,
de realizar y animar espiritualmente lo universal mediante la
superacién de los pensamientos fijos y determinados (Hegel,
2007, p. 24).

Estas lineas parecen sugerir que ahora, en los tiempos modernos,
a la tarea de la filosofia debe agregarse la de animar espiritualmente
lo universal, superar la fijacién de los pensamientos. Este énfasis en la
revitalizacidn de lo universal resulta cercano al que Hegel trata en las
Lecciones sobre la Estética impartidas a partir de 1820. Aunque nues-
tra intencién no es concentrarnos en dichas lecciones, recurriremos a
ellas para comprender mejor el fragmento recién citado.

Como dijimos mas arriba, el arte es una de las formas que toma
el espiritu:

El arte comparte este rasgo con la religién y la filosofia, pero con
la peculiaridad de que éI representa lo supremo sensiblemente, y
asi lo acerca a la forma de aparicién de la naturaleza, a los senti-
dos y a la sensacion. El pensamiento penetra en la profundidad
de un mundo suprasensible, y lo presenta primeramente como un
mads alld a la conciencia inmediata y a la sensacién actual. Es la
libertad del conocimiento pensante la que se sustrae al mas aqui,
que se llama realidad sensible y finitud. Pero el espiritu, que ade-
lanta hacia esa ruptura, también sabe curarla. El engendra por si
mismo las obras del arte bello como reconciliador miembro in-
termedio entre lo meramente exterior, sensible y caduco, por una
parte, y el puro pensamiento, por otra, entre la naturaleza y la
realidad finita, de un lado y la libertad ilimitada del pensamiento
conceptual, de otro (Hegel, 2007, p. 13).

106



La funcién de la figura de Antigona en la Fenomenologia del espiritu: entre la especulacion...

Asi, cual sea la tarea del arte se resuelve cuando se sitia en un cir-
culo comtn con la filosofia y la religion; el arte es una forma de hacer
consciente y expresar las verdades mas universales del espiritu, pero
con el rasgo especifico de que representa lo supremo sensiblemente y
asi lo acerca a la forma de aparicién de la naturaleza, a los sentidos y
a la sensacién. De ahi la conocida afirmacién del filosofo: “el arte es-
piritualiza lo sensible, pues en €l lo espiritual aparece como realizado
de manera sensible” (Hegel, 2007, p. 58).

Ahora permitasenos acentuar algo que queda, en general, desluci-
do en las discusiones acerca de la tarea del arte en Hegel y que ya esta
presente en el apartado recién analizado: el caracter mediador entre
lo exterior sensible y el pensamiento, lo cual no es un dato menor.

Por eso lo sensible de la obra de arte, en comparacién con la exis-
tencia inmediata de las cosas naturales, ha sido elevado a mera
apariencia, y la obra de arte se halla en el medio entre la sensibili-
dad inmediata y el pensamiento ideal. No es todavia pensamiento
puro, pero, a pesar de su sensibilidad, ya no es mera existencia ma-
terial, como las piedras, las plantas y la vida organica. Mas bien, lo
sensible en la obra de arte es a su vez algo ideal, que, sin embargo,
no siendo lo ideal del pensamiento, se da todavia externamente
como cosa (Hegel, 2007, p. 57, cursivas en el original).

Acentuar este caracter mediador del arte nos lleva a preguntarnos
por el tipo de relacién de mediacién que puede mantener con la filo-
sofia. Ocupar el punto medio en el sistema hegeliano no es una mala
posicién, pero la cuestion consiste en determinar si, al ocupar el rol
de mediador, el arte puede considerarse como una preparacién pro-
pedéutica para la filosofia o si, por el contrario, la dimension estética
es indispensable para la adecuada expresion de la ciencia filoséfica.

En un pasaje de las Lecciones sobre la estética (1985) referido al
nivel cultural del que procede la poesia lirica, Hegel distingue entre
esta Ultima y la cancién popular, y sostiene que la verdadera poesia

107



Maria Lujan Ferrari

lirica crea, a partir de la fantasia, devenida subjetivamente auténo-
ma, un nuevo mundo poético de la consideracién y del sentimiento
interno engendrando el verdadero contenido y modo de expresién del
interior humano: en este sentido, la lirica es la expresién del espiritu
interno. Pero el contenido lirico no solo puede aparecer como sentido
o intuido, sino también como pensado. El pensamiento filosofico es
esa otra forma que

esta por otro lado expuesta (...) a la abstraccién de desarrollarse
sOlo en el elemento del pensamiento en cuanto la universalidad
meramente ideal, de modo que el hombre concreto puede encon-
trarse también constrenido a expresar el contenido y los resulta-
dos de su consciencia filos6fica de modo concreto, como penetra-
dos de animo e intuicién, fantasia y sentimiento, a fin de tener y
dar con ello una expresion total de todo lo interno (Hegel, 2007,
p. 1520).

En este sentido, la fantasia puede impulsar los pensamientos, que
estan agobiados por la abstraccion y aislados en el elemento del pen-
samiento, mas alla de si mismos, o el filosofar puede animar con sen-
timientos sus pensamientos claramente concebidos. Impulsar y ani-
mar por medio de la fantasia los resultados de la conciencia filoséfica
aparecen aqui, en consonancia con la idea de la espiritualizacién y la
animacion de lo universal afirmada en el prélogo a la Fenomenologia
del espiritu, como parte de la expresion total de lo interno. Enton-
ces, seglin estas lineas, no habria objecién en pensar al arte como una
dimensidn indispensable para la expresion filosofica y no solamente
como una propedéutica incompleta y parcial hacia el filosofar.

Con todo, es una cuestién esencial el modo como comprendamos
el sentido de esa indispensabilidad de la dimension estética para pen-
sar la representacion de la verdad filoséfica; en efecto, el arte no tiene
la firmeza y la claridad de la exposicidn filosofica. En lo que sigue in-
tentaremos pensar el lugar que ocupa la tragedia —en particular, a tra-

108



La funcién de la figura de Antigona en la Fenomenologia del espiritu: entre la especulacion...

vés de la figura de Antigona— como un elemento indispensable para
entender el momento filos6fico que protagoniza Hegel cuando escribe
el proyecto filoséfico que encarna la Fenomenologia del espiritu.

El interés por el conflicto tragico

Hegel, al igual que Aristételes, toma el término “tragedia” en un
sentido amplio y pone el acento sobre la accién como punto esencial.
En la Filosofia del derecho aclara que el interés dramatico refiere a algo
mas elevado que aquello que solo tiene consecuencias naturales y es
resultado de condiciones externas. Es decir, no hay nada tragico en
los eventos naturales, en los factores externos en si mismos: lo tra-
gico resulta de una accién voluntaria.* Asi, la tragedia capta nuestro
interés puesto que emana de una accién voluntaria que tiene conse-
cuencias imprevistas o indeseables dado que desata la colisién entre
poderes. Lo originariamente tragico, afirma Hegel en las Lecciones so-
bre la estética (2007) consiste en

que en el seno de tal colision ambos aspectos de la oposicion, to-
mados para si, tienen legitimidad, mientras que, por otra parte,
pueden llevar sin embargo a cumplimiento el verdadero conteni-
do positivo de su fin y de su caracter sélo como negacién y viola-
cién de la otra potencia, igualmente legitima (p. 1612).

En el conflicto, cada uno de los aspectos de la oposicién hace fren-
te al otro mediante demandas incompatibles: por ejemplo, la familia
reclama lo que el Estado rechaza; el amor requiere lo que el honor
prohibe. Lo que los poderes en competencia reclaman est4 justificado
y es correcto en ambos casos, el conflicto justamente se desencadena
porque cada poder ignora el derecho del otro y demanda un dominio
absoluto que no pertenece a ninguno de los dos. Una de las razones
por las cuales esto sucede la encontramos en los personajes por medio

4 Precisamente, esta tension entre lo voluntario y factores externos marca de for-
ma clara una diferencia con Aristételes.

109



Maria Lujan Ferrari

de los cuales se efecttian dichos reclamos. Es la naturaleza y destino
del héroe tragico identificarse de modo absoluto con uno de los pode-
res que dirige su agencia, que no admitird la justificacién de ningn
otro poder.

La finalizaciéon del conflicto sobreviene con la negacion de la pre-
tension de absoluto de ambos reclamos, es decir, con la reconciliacion
en la que sin transgresion ni oposicion se activan consonantemente
los determinados fines e individuos, tal como lo sefiala Hegel (2007):

Tan legitima como el fin y el caracter tragicos, tan necesaria como
la colision tragica, es también, por consiguiente, en tercer lugar, la
solucién tragica de esta discordia. (...) Lo verdaderamente sustan-
cial que tiene que lograr una realidad efectiva no es la lucha entre
las particularidades, (...) sino la reconciliacién, en que sin trasgre-
sién ni oposicién se activan consonantemente los determinados
fines e individuos. Lo que por lo tanto se supera en el desenlace
tragico es solo la particularidad unilateral que no ha podido enca-
jar en esta armonia (p. 1612).

Esta concepcion general de la tragedia, que es la que prima en
los escritos tempranos de Hegel, pareceria aludir a Las Euménides de
Esquilo (1993) mas que a la Antigona de Séfocles (1996), sobre todo si
prestamos atencion a la idea de la resolucidn final del conflicto tragi-
co mediante la integracién armoénica de sus partes en la totalidad.’
Justamente en la obra de Esquilo se pone en escena la resolucién de
tal conflicto mediante la reconciliacion que lleva adelante Atenea en-
tre los nuevos dioses y las antiguas diosas subterraneas, a lo que se
suma la constitucién de la ciudad griega mediante la fundacién del
derecho legitimo de someter todas las acciones humanas a juicio.

5 Recordamos brevemente que en Las Euménides las diosas protectoras de la fa-
milia se enfrentan a Apolo, el dios de la ciudad, lo que da lugar al conflicto tragico que
surge de la accion de Orestes, quien ha matado a su madre para vengar el asesinato de
su padre.

110



La funcién de la figura de Antigona en la Fenomenologia del espiritu: entre la especulacion...

Sin embargo, como hemos mencionado, en la Fenomenologia del
espiritu la referencia central a la tragedia esta asociada con Antigona.
Esta constatacién nos lleva a preguntarnos por aquello que ha de-
terminado que Hegel se haya vuelto hacia la obra de Séfocles. Una
respuesta completa implicaria desarrollar la configuracioén progresiva
del pensamiento hegeliano desde la vision tragica del mundo del jo-
ven Hegel hasta la visién de los escritos maduros, cuestiéon que aqui
nos supera por las dimensiones que conllevaria su tratamiento. Sin
embargo, es posible aislar algunas indicaciones que nos permitirian
entender dicha determinacién.

En primer lugar, puede considerarse la introduccion de la figu-
ra de Antigona en la Fenomenologia del espiritu en funcién de lo que
significa, para la filosofia de Hegel, el paso del periodo de Frankfurt
(1796-1801) al periodo de Jena (a partir de 1801). En segundo lugar,
es posible senalar otras razones si miramos de cerca el pasaje de la
ultima seccién de la razén a la primera seccién que trata del espiritu,
es decir, el pasaje de la seccién correspondiente a la figura de la razén
que examina leyes a la seccion del espiritu verdadero, la eticidad.

El paso de Frankfurt a Jena

Como sostiene Maria del Rosario Acosta (2008) en “Tragedia, po-
litica e historia: una lectura de la filosofia hegeliana de juventud”, el
paso del periodo de Frankfurt al periodo de Jena es considerado un
momento determinante en el pensamiento hegeliano: “un momento
en el que las reflexiones teoldgicas cobran mas claramente un carac-
ter antropoldgico y en el que el pensamiento de Hegel se compromete
mas radicalmente con su propia vision filoséfica” (p. 167). Este paso
implica la introduccién paulatina del elemento histérico en las re-
flexiones hegelianas y la configuracion de la realidad y el pensamiento
como dialécticos, tal como apareceran en la Fenomenologia del espiritu.

En el apartado “El espiritu del cristianismo y su destino”, perte-
neciente a Escritos de juventud, la tragedia, entendida como concep-

111



Maria Lujan Ferrari

to unificador —o sea, como el proceso por el cual una relacién entre
opuestos puede verse como los dos lados de una unica totalidad-,
es utilizada como marco metaférico para comprender el destino del
individuo (se trata aqui de la dialéctica del individuo criminal y su
destino). Ahora bien, en Sobre las maneras de tratar cientificamente el
derecho natural (1979) Hegel asocia la imagen de lo tragico con el mo-
vimiento de la vida de un pueblo particular e histérico y con la manera
en que se consiguen, en el interior de los pueblos, las reconciliaciones
politicas necesarias para la realizacién de la totalidad ética. Mientras
que en EI espiritu del cristianismo y su destino la reconciliaciéon sera
efectuada por el amor, dado que Hegel todavia esta pensando en la re-
ligién como la representacion del espiritu del pueblo, en Sobre las ma-
neras de tratar cientificamente el derecho natural la eticidad se muestra
como el ultimo estadio en la reconciliacioén absoluta de los poderes
contrapuestos que animan la vida de un pueblo.

Sin embargo, como afirma Acosta (2008), ya en esta tiltima obra el
filésofo descubre la insuficiencia de la vida politica cuando afirma que
en la representacion de la reconciliacién absoluta no “se trata de otra
cosa que de la representacion en lo ético de la tragedia que juega el
absoluto consigo mismo” (Hegel, 1979, p. 74). Al parecer, la tragedia
de lo ético no es mas que la representacion de algo otro; hay algo que
trasciende la reconciliacion lograda en la vida politica de los pueblos
y, si esto es asi, entonces hay contradicciones que no pueden ser re-
conciliadas en las historicidades particulares, que deberan trasladarse
al espacio de la totalidad de la historia. Asi, Hegel pasa a tratar la tota-
lidad de la historia como la tragedia del absoluto, como el movimiento
de lo absoluto a través de la historia universal.

Este cambio del protagonista de la historia trae en paralelo un cam-
bio en la concepcién del lugar de lo tragico. La tragedia del proceso
histérico universal no puede ser descripta ya como el movimiento entre
lo orgénico y lo inorganico, entre Apolo y la vida politica y las Erinias y

112



La funcién de la figura de Antigona en la Fenomenologia del espiritu: entre la especulacion...

la vida econémica. Ahora que el absoluto es el protagonista de la histo-
ria, la concatenacién de un destino particular con el siguiente y de cada
espiritu de un pueblo con el siguiente queda determinada y explicada
por esa busqueda del absoluto de si mismo a lo largo de la historia. Si
una figura de lo absoluto muere es porque otra debe vivir.

Si esta explicacion es plausible, entonces el pasaje citado de Sobre
las maneras de tratar cientificamente el derecho natural nos hace pen-
sar de lleno en la Antigona de Sé6focles mas que en Las Eumeénides, 1o
que nos remite a la Fenomenologia, puesto que la tragedia de lo ético
ya no encuentra su resolucion sino en la renuncia a su antigua figura
(Acosta, 2008, p. 192).6

La fenomenologia del espiritu: el pasaje de las secciones
sobre la razén hacia las secciones del espiritu verdadero

La ultima seccion del capitulo dedicado a la razén y el paso ha-
cia la seccion “El espiritu verdadero, la eticidad” pueden verse, como
afirma Charles Taylor (2010), como una frontera que divide a la Feno-
menologia del espiritu en una primera parte, que trata con formas de
conciencia individual, y una segunda parte, que considera al espiritu
como un organismo suprapersonal (espiritu de un pueblo y autocon-
ciencia de espiritu mundo). Esto quiere decir que, a partir de aqui, no
debemos ver mds al individuo como centro de relaciones sociales pe-
riféricas, sino mas bien al todo social como lo central y a lo individual
como una manifestacion de ello.

¢ Como sabemos, la Antigona de S6focles pone en escena la tragedia que se desata
cuando Antigona desobedece el edicto de su tio Creonte que prohibe sepultar el cadaver
de su hermano Polinices, muerto durante uno de los enfrentamientos por el acceso al
trono de Tebas. El resultado de dicha accién acarrea la condena a muerte de Antigona
y la muerte de la familia de Creonte. En esta obra se ha querido ver una exposicién
inigualable de los conflictos que definen la condicién humana: el enfrentamiento entre
jovenes y viejos, entre la sociedad y el individuo, entre los vivos y los muertos, hombres
y mujeres, entre hombres y dioses.

113



Maria Lujan Ferrari

Recordemos que Hegel viene de discutir las teorias cientificas
de su época en las secciones sobre la razén observante; luego, en las
secciones que dedica a la figura de la autoconciencia racional, busca
la comprensién del hombre como agente y muestra que lo universal
puede venir al ser a través de acciones autorrealizativas. Por tltimo,
destina las secciones finales sobre la razén a dar cuenta de las formas
de conciencia en las cuales lo individual se ve a si mismo unido alo uni-
versal en sus acciones, que se develaran como publicas y comunitarias.

Como determinar la bondad o maldad de la accién de cada uno
seran tareas de la razon legisladora y la razén examinadora. No de-
sarrollaremos cada una de estas tareas; baste decir que Hegel mues-
tra que tanto la razén legisladora como la examinadora se vuelven
movimientos inestables de la conciencia, afectadas de contingencia
y formalismo estéril, y esto porque el conjunto de leyes todavia tiene
su fundamento en la voluntad individual. El hombre verdaderamente
moral es el que no espera darse a si mismo sus propias leyes desde su
propia conciencia, sino aquel que siente el llamamiento del deber de
su sociedad. Esto no significa que la conciencia humana deba some-
terse a un tirano, sino que la conciencia se reconoce en un conjunto
de leyes que encuentra su fundamento en la voluntad de todos. En
este sentido, la ley seria anterior al individuo, asi como para Antigona,
segun Hegel (2007), “lo eran las leyes no escritas e infalibles de los
dioses” (p. 254). Observemos que esta primera aparicién de la figura
de Antigona sucede cuando Hegel indica la superacién del individua-
lismo y desemboca en la aparicion de la sociedad real con un cuerpo
objetivo de leyes y costumbres, es decir, cuando surge la figura del
espiritu y con €l las formas histéricas reales.

Toda la primera parte del capitulo “El Espiritu” (A. “El espiri-
tu verdadero, la eticidad”) se ocupa de la unidad original de la ciu-
dad-Estado griega y de su ruptura. Aquella unidad era concebida como
la perfecta unidad entre ciudadano y sociedad. En otras palabras, las

114



La funcién de la figura de Antigona en la Fenomenologia del espiritu: entre la especulacion...

aspiraciones morales y espirituales de los ciudadanos encontraban
respuesta en la vida comun en sociedad: en ella el ciudadano encon-
traba sentido y propdsito para su vida, fuera de ella se perdia. No-
sotros sabemos, como espectadores de los movimientos que describe
la Fenomenologia del espiritu, que esta temprana unidad tiene que
romperse. Para mostrar el movimiento por medio del cual se instaura
la ruptura de la ciudad-Estado griega, Hegel toma el vocabulario de la
tragedia de So6focles.

En los comentarios al conflicto dramatico que se representa en
Antigona con relacion al entierro del cadaver de Polinices, Hegel con-
centra las dualidades enfrentadas que daran lugar a la ruptura de la
eticidad griega. El conflicto se desata mediante la colisién de la ley
humana y la ley divina, la ética consciente del Estado, personificada
por Creonte, y la ley no reflexiva de los dioses defendida por Antigona.
Cada ley tiene su expresion pragmatica en instituciones —en la familia
unay en el Estado la otra—, lo cual luego deriva en la correspondiente
justificacion del rol de los sexos. En definitiva, toda la tensién drama-
tica se construye en relacién con la valoracién politica u ontolédgica
que se le otorga al individuo.

Lo que se subraya en los comentarios de Hegel es la total y acri-
tica identificacioén de cada uno de los protagonistas del conflicto con
la parte que representa, lo que significa que, al final, ambos deben
perecer. Para Hegel, “el movimiento de las potencias éticas la una con
respecto a la otra y el de las individualidades que las ponen en vida
y en accion solo consigue su verdadero término cuando ambos lados
experimentan el verdadero declinar” (2007, p. 278). Solo asi, agrega,
“se cumple el derecho absoluto, y surge la sustancia ética, como la
potencia negativa que absorbe ambos lados, o como el destino omni-
potente y justo” (p. 279).

En el movimiento tragico de la eticidad no hay reconciliacién me-
diante el reconocimiento mutuo de la legitimidad que representan las

115



Maria Lujan Ferrari

partes; ambas perecen para que el espiritu haga su aparicién bajo la
forma del destino como una consecuencia no esperada. Este es el pre-
cio que debe pagarse para que los individuos se vean a si mismos como
universales, o sea, arrancados de su aceptacion espontanea y sin cues-
tionamientos de su sociedad particular. En este punto, Hegel no esta
interesado en mostrar la absoluta reconciliacién ética, sino el colapso
de una nocién inmediata de eticidad mediante la comprensién de sus
conflictos constitutivos que derivardn en su caida, en este caso ante el
poder del imperio, y en la consecuente alienacién del individuo.

Si solo consideramos que en lo dicho hasta acd Hegel no ha hecho
un examen de la tragedia en si misma ni ha dado cuenta del espiritu
artistico que la ha creado, es posible entender, de acuerdo con autores
como Menke (1999), que la referencia a Antigona queda reducida a una
ilustracion de la caida de la ciudad griega que cede el paso al poder del
Imperio romano.

Sin embargo, el tratamiento de la obra en el pasaje citado de la
Fenomenologia puede tomar otra dimension si la leemos a la luz de la
Unica mencién a Antigona en las paginas que definen la transicién de
la figura de la razoén a la figura del espiritu. Alli, la curiosa (por ana-
croénica) mencion al personaje puede entenderse como una reflexion
sobre la agencia moderna.

Si volvemos sobre nuestros pasos notaremos que en las breves
menciones que hemos hecho de la razén legisladora, Hegel esta tra-
tando con las dificultades internas del momento kantiano de la racio-
nalidad moderna. Con la alusién a Antigona busca indicar una alter-
nativa a aquella mirada impersonal de la razén senalando hacia una
concepcién de la racionalidad como una practica social reflexiva. En
este caso, Antigona no solo estaria hablando de Grecia sino del hom-
bre moderno. No olvidemos que son las ideas de Holderlin y Sche-
lling, pero también las de Hegel, las que muestran los dos elementos
fundamentales que retine la tragedia y que motivan la investigacion

116



La funcién de la figura de Antigona en la Fenomenologia del espiritu: entre la especulacion...

filoséfica: la nostalgia, comprendida como la conciencia dolorosa de
la pérdida del espiritu griego, y el reflejo de la imagen escindida del
hombre moderno que mencionamos al inicio cuando analizamos el
prélogo a la Fenomenologia.

Ahora bien, ;por qué Hegel eligié la figura de Antigona como
agente cuya accién rompe la unidad del ciudadano con la ciudad, y no
eligi6, por ejemplo, la de Edipo? El filésofo afirma que

la conciencia ética es una conciencia mas completa y su culpa mas
pura si conoce previamente la ley y la potencia a las que se enfren-
ta, si las toma como violencia y desafuero, como una contingencia
ética y comete el delito a sabiendas (Hegel, 2007, p. 277).

De esto se deduce que Antigona encarna esa forma mas pura y
completa de la conciencia ética, puesto que es ella, y no Edipo, quien
sabe que su acto se opone a la ley, pero aun asi actia en funcién de
lo que considera correcto. De este modo, no es casual que en las Lec-
ciones sobre la historia de la filosofia (1995) Hegel se refiera a Antigona
como la mas celestial figura jamas aparecida sobre la tierra, aunque, a
nuestro juicio, deberia haber dicho “la més transgresora”.

A modo de conclusiéon

Leer la Antigona de So6focles supone también la inabarcable
historia de sus recepciones por parte de los estudios literarios,
culturales, teatrales, psicolégicos y filosoficos, cuyas multiples in-
terpretaciones la han vuelto representativa de muchos temas. En
cierta medida, esto torna difusa la respuesta a la pregunta sobre
quién es Antigona vy dificil la determinacién de los usos legitimos
de esta figura tragica. En los parrafos introductorios de EI grito de
Antigona, Butler (2001) se pregunta quién es esa “Antigona” que ella
pretendia usar como ejemplo de ciertas tendencias feministas. Esta
pregunta podria hacerla cada uno/a de los autores/as que han re-
escrito la obra en los términos del dominio de estudio que les es

117



Maria Lujan Ferrari

propio, porque alli ya se indica todo el problema: Antigona es una
figura de ficcién y no puede ser utilizada como un ejemplo a seguir,
a riesgo de caer en la irrealidad.

Cualquiera sea la forma que tome la respuesta a este problema, es
muy dificil eludir la lectura que Hegel hizo de Antigona a lo largo de su
obra filoséfica. Ahora bien, ya sea que atendamos a la interpretacién
mas sustantiva del contenido de la tragedia o que prestemos atencién
a los momentos en los que aparece la figura de Antigona en la obra de
Hegel, no nos deja de llamar la atencién su identificacién como figura
mediadora o de transicién.

Por una parte, como muy bien lo ha visto Butler (2001, p. 16), He-
gel identifica a Antigona con una transicion de la norma del matriar-
cado al patriarcado, pero también con el principio del parentesco en-
tendido como una relacién de sangre mas que de normas. Aunque el
parentesco mantenga una relacién conflictiva con el plano social, su
estabilidad es necesaria para la transicion hacia el Estado, puesto que
el ideal de la familia es preparar hombres jévenes para que defiendan
las fronteras de la nacién, como es el caso de Polinices y su hermano
Eteocles. Por otra parte, como asumimos en este trabajo, Antigona es
el elemento que articula ciertos pasajes del proyecto filoséfico de He-
gel. Nos referimos, en primer lugar, al paso del periodo de Frankfurt
al periodo de Jena, es decir, al pasaje de un pensamiento en el que do-
mina la cuestion teoldgica hacia una conceptualizacion dialéctica de
la realidad, y la consecuente introduccion del elemento histérico, tal
como quedara asentado de forma mas definitiva en la Fenomenologia
del espiritu. Pero, también, la lectura que Hegel hace de Antigona juega
un papel fundamental en los pasajes donde la Fenomenologia ve com-
prometida su claridad y coherencia. En efecto, los actos de Antigona
no solo nos hablan del mundo griego, sino también sobre la agencia
del hombre moderno que permanece desconectado de su comunidad,
de la naturaleza y de la sensibilidad.

118



La funcién de la figura de Antigona en la Fenomenologia del espiritu: entre la especulacion...

De esta manera, las referencias a la obra de S6focles no suponen
un descanso en la argumentaciéon demasiado densa de la obra hege-
liana, ni tampoco un elemento ejemplificador o ilustrativo para me-
jorar la comprension de un pasaje dificil de entender. Parafraseando
a Poggeler (1985), Antigona es una ficciéon que nos hace comprender
la estructura de lo tragico para después preguntarnos hasta qué pun-
to ello nos permite interpretar no solo el mundo, las relaciones de
reconocimiento y la historia, sino también los movimientos y pasajes
filoséficos de una propuesta que se presenta como una alternativa a
Kant y, al mismo tiempo, como una filosofia futura. En este punto,
no desconocemos que nos hemos desviado, en parte, de la funcién
mediadora del arte como aquella que impulsa y anima de manera in-
dispensable lo universal. La mediacion que significa ahora la Antigona
de Séfocles parece también adquirir una funciéon metafilosoéfica, dado
que nos permite seguir de cerca los cambios en la trayectoria intelec-
tual de Hegel y las estrategias para salvar la coherencia y continuidad
de su principal obra filoséfica.

Referencias bibliograficas

Acosta, M. R. (2008). Tragedia, politica e historia: una lectura de la
filosofia hegeliana de juventud. En M. R. Acosta y J. A. Diaz (eds.),
La nostalgia de lo absoluto. Pensar a Hegel hoy (pp. 167-196).
Universidad Nacional de Colombia.

Butler, J. (2001). El grito de Antigona. El Roure Editorial.

Esquilo (1993). Las Euménides. Alianza.

Haering, T. (1934). Die Entstehungsgeschichte der Phinomenologie
des Geistes. En B. Wigersma (ed.), Verhandlungen des dritten
Hegelkongresses. Mohr.

Hegel, G. W. F., Marx, K. y Mendoza de Montero, A. (1968). Filosofia del
derecho (5a. ed.). Claridad.

Hegel, G. W. F. (1979). Sobre las maneras de tratar cientificamente el
derecho natural. Aguilar.

119



Maria Lujan Ferrari

Hegel, G. W. F. (1985). Lecciones sobre la estética. Akal.

Hegel, G.W.F. (1978). Escritos de juventud. FCE.

Hegel, G. W. F. (1995). Lecciones sobre la historia de la filosofia. FCE.

Hegel, G. W. F. (2007). Fenomenologia del espiritu. FCE.

Hegel, G. W. F. (2018). Filosofia de la religién. Trotta.

Menke, C. (1999). Ethischer Konflikt und &sthetisches Spiel. Zum
geschichtsphilosophischen Ort der Tragodie bei Hegel und
Nietzsche. Hegel-Jahrbuch, 1999(1), 16-28.

Pippin, R. (2011). The Status of Literature in Hegel’s Phenomenology
of Spirit. En R. Gray, N. Halmi, G. Handwerk, M. Rosenthal y K.
Vieweg (eds.), Inventions of the Imagination: Interdisciplinary
Perspectives on the Imaginary since Romanticism. University of
Washington Press.

Poggeler, O. (1985). Etudes Hégéliennes. Vrin.

Royce, J. (1919). Lectures on modern idealism. Yale University Press.

Sofocles (1996). Antigona. Alianza.

Speight, A. (2001). Hegel, literature and the problem of agency.
Cambridge University Press.

Steiner, G. (1991). Antigona. Una poética y una filosofia de la lectura.
Gedisa.

Taylor, Ch. (2010). Hegel. Anthropos.

120



Vanguardias y neovanguardias:
el problema del fin del arte

Alejandra Bertucci

En las Lecciones de estética (2007), Hegel presenta la tesis del fin del
arte: “considerado en su determinacién suprema, el arte es y sigue
siendo para nosotros, en todos estos respectos, algo del pasado” (p.
14). La interpretacion primera de la famosa frase es que el arte, como
representacion simbdlica de lo espiritual, se ha visto superado en el
transcurso de la historia por formas mas abstractas —como serian la
religion y la filosofia— que se adecuan mejor a ese cometido. Sin em-
bargo, si prestamos atencion a Heidegger, para quien las lecciones
de estética de Hegel son la mas detallada meditaciéon que posee el
mundo occidental acerca de la esencia del arte (Heidegger, 1997, pp.
68-69),! deberiamos revisar esa interpretacion a la luz de toda la esté-
tica hegeliana para ver las capas y matices de una correcta —o, por lo
menos, mas sofisticada— comprensién de “la muerte del arte”.

Hegel y la muerte del arte

Una clave para profundizar la encontramos en la “muerte del arte
y la experiencia estética” de Mario Presas (1997, pp. 103-116). El apor-
te fundamental de la mirada de Hegel es, segtin su opinion, la dimen-

! “El origen de la obra de arte” (Heidegger, 1997, pp. 68-69)

121



Alejandra Bertucci

sién histdrica que le confiere al arte. En Kant la estética como discipli-
na se independiza y eleva su estatus de un saber sensible confuso (en
la estética de Baumgarten) a tener la funcion de ser el mediador entre
la libertad y la naturaleza, entre el espiritu y la materia. Hegel admi-
tird la base kantiana, pero con algunas variaciones; la primera, res-
tringir lo bello a lo producido por el hombre dejando de lado lo bello
natural; la segunda y trascendental, la reconciliacién entre la libertad
y la naturaleza, entre lo inteligible y lo sensible, no se realiza subje-
tivamente en el espiritu del artista o del receptor, sino objetivamente
en la historia. Esto introduce una nueva dimensién histérica no solo
sobre el arte sino sobre la estética como disciplina; la propia reflexién
filoséfica sobre el arte implicara que el proceso histérico ha termina-
do, segtin la creencia de Hegel de que la filosofia llega siempre tarde:

La posibilidad de una filosofia del arte bello implica haber dejado
tras de si los tiempos en que el arte surgié y llegé a su plenitud y
haber entrado en el ocaso donde vuela a sus anchas el ave de Mi-
nerva (Presas, 1997, p. 104).

La reflexion filosofica —es decir, cientifica, en los términos de He-
gel- es posible porque el proceso histérico ha terminado; su surgi-
miento y plenitud han quedado atras. Por ello, la reflexién de Hegel
solo es posible en la ctuspide de la modernidad, cuando el sujeto se
convierte en el tribunal supremo de todo el proceso histérico. La re-
flexion cientifica sobre el arte que hace este sujeto moderno tiene en
Hegel, segln Presas (1997), dos dimensiones que es necesario distin-
guir: por una parte, el origen y funcién del arte y, por otra, el desarro-
1lo histérico del concepto del arte.

El origen del arte proviene, segiin Hegel, de la libertad. Somos li-
bres porque somos conciencia pensante para si. El arte corresponde
a la actividad con la que el hombre espiritualiza lo sensible dejando
que el espiritu cobre una materia accesible por los sentidos. Por eso la
belleza artistica es superior a la belleza natural,

122



Vanguardias y neovanguardias: el problema del fin del arte

pues la belleza artistica es la belleza generada y regenerada por el
espiritu, y la superioridad de lo bello artistico sobre la belleza de
la naturaleza guarda proporcién con la superioridad del espiritu
y sus producciones sobre la naturaleza y sus fenémenos (Hegel,
2007, p. 8).

De este modo, Hegel supera el prejuicio racionalista a partir del
cual desde Platon se considera que el lado sensible del arte es un
recurso provisional que debe ser removido por la visién intelectual
de lo bello. Ahora, en cambio, lo bello mismo solo existe en tan-
to se muestra: “lo bello es la aparicién sensible de la idea” (Hegel,
2007, p. 154, cursivas en el original). La funcién del arte no puede
ser cumplida por la filosofia en tanto el espiritu necesita de su forma
corporal y sensible para concretarse, para poder cobrar conciencia
de siy para poder aprehender y hacer objetiva la idea para si y para
los demas.

El arte no es ilusidn, no es engano, ni una etapa a superar; Hegel
afirma que “La verdad no seria si no se mostrara y apareciera sensi-
blemente” (Presas, 1997, p. 63). Vemos nuevamente aca la funcién de
mediacion del arte entre libertad y naturaleza, entre lo espiritual y lo
sensible. Si esta es la funcién del arte no se entiende coémo podria mo-
rir y ser reemplazado por la filosofia. Para comprender esto, debemos
ir a el desarrollo histérico del concepto de arte.

Seglin Hegel, en el proceso histoérico hacia la autoconciencia de la
libertad hay momentos en que un pueblo histérico encarna la caspide
del desarrollo posible en esa etapa. El filsofo resalta tres pueblos y
tres momentos de la historia: los egipcios, los griegos y los germanos
de la Reforma. De entre todas las dimensiones en las que se expresa
lo espiritual en la cultura privilegia a la religion: “La religion, la re-
presentacién de Dios, constituye por tanto el limite universal, el fun-
damento del pueblo. La religién es el lugar en donde un pueblo se da
definiciéon de lo que tiene por verdadero” (Hegel, 2004, p. 110).

123



Alejandra Bertucci

El arte como lugar donde se revela de manera sensible la libertad
esta necesariamente ligada con la religion; el arte es la representa-
cién sensible de la divinidad.

Las etapas histdricas estardn determinadas por la relacién entre
forma y contenido; tenemos asi el arte simbdlico, clasico y romantico.
Hegel cree que fue en el arte que los griegos pudieron representar a
sus dioses y darse una conciencia de la verdad; los dioses representa-
ban la libertad en la forma de los cuerpos humanos de las esculturas y
en los héroes de las tragedias, que mostraban seres libres en dilemas
éticos. Hay aqui una armonia entre la forma y el contenido que no
tiene que ver con un ideal figurativo o mimético.

Una vez alcanzada la plenitud griega era inevitable un quiebre en
el equilibrio entre la idea y su exteriorizacién. Sucedi6 con los judios
y los musulmanes, con la prohibicién de representar a la divinidad,;
también con Platén y su rechazo a los dioses de Homero y Hesiodo.?
Roto el equilibrio, el arte apunta a algo mas alla de é]l mismo; a su vez,
la religién se retira del elemento sensible y se recoge en la intimidad
del &nimo y del pensamiento, como sucede con la Reforma.

Hegel acepta que los burgueses del siglo XIX ya no doblan sus
rodillas frente a las obras de arte; en este contexto, entonces, el arte
queda reducido al goce inmediato (la vivencia subjetiva) o a ser ob-
jeto de la reflexion estética. En vez de lamentarse por ello, Presas
(1997) resalta que el andlisis de Hegel sobre el origen y funcion del
arte permite que en nuestra época posartistica aparezca una nueva
dimensién del espiritu: lo puramente estético. Esto posibilita un
tratamiento fenomenoldgico que deja a los objetos aparecer en su
mostracion, en su propia presencia. Esto genera una paradoja, por-
que si el arte es ahora pura mostracion, no es inmediata mostracién,
en tanto requiere de imaginacién y capacidad reflexiva. Es el caso de

? Para un andlisis pormenorizado de las objeciones platénicas ver libro III de
la Repuiblica (1992).

124



Vanguardias y neovanguardias: el problema del fin del arte

la pintura contemporanea, que parece abandonar la materialidad y
acercarse al pensamiento.

Pero incluso antes de la aparicion de las vanguardias artisticas, ya
el propio Hegel habia visto las posibilidades “fenomenoldgicas” de la
pintura que mencionaba Presas. Es conocida la admiracién de Hegel
por la pintura neerlandesa contemporanea. Si bien resalta el caracter
burgués y protestante de la sociedad alemana y neerlandesa, en la que
la autoconciencia de la libertad habria sido alcanzada —lo que expli-
caria el contenido de lo absoluto tratado por ella—, no puede dejar de
resaltar al mismo tiempo la propia dimension representativa sensi-
ble y formal: “esta pintura ha desarrollado insuperablemente, con la
mayor verdad artistica, la magia y el encanto cromatico de la luz, de
la iluminacién y del colorido en general, por otra la caracterizacién
enteramente viva” (Hegel, 2007, p. 642).

El problema de las vanguardias

Peter Biirger retoma la tesis del fin del arte de Hegel en su libro
Teoria de la vanguardia de 1974. A partir de Peter Szondi (1992), sos-
tiene que Hegel hace histérico al arte, pero no al concepto de arte.
Definir al arte conforme al modelo del arte griego resulta inadecuado
para entender las obras del presente. El arte romantico que va de la
Edad Media hasta su propio tiempo es la disolucién de la penetraciéon
entre forma y contenido que representa el ideal alcanzado en el arte
griego. Seglin Biirger, Hegel es consciente de la inadecuacion y esbo-
zara la posibilidad de un concepto de arte posromantico con el ejem-
plo de la pintura neerlandesa, mencionado en la secci6n anterior,?
donde el interés por el objeto es dejado de lado frente al interés por el
arte de la representacion misma, anticipando, segiin Biirger (2000), el
primado del formalismo en el arte posterior (p. 167).

5 Sobre la valoracion hegeliana de la pintura holandesa ver Margot (2002).

125



Alejandra Bertucci

Como en las Lecciones de estética de Hegel (2007), que comienzan
explicando por qué es posible un tratamiento cientifico —es decir, filo-
séfico- del arte, Biirger (2000) también estd preocupado por el rango
cientifico del arte, por como las categorias de la teoria estética tienen
que dar cuenta de las obras de arte particulares de un determinado mo-
mento histérico. Su tesis principal es que, con el fracaso de las vanguar-
dias, las teorias estéticas, como las conocemos, tienen dificultades para
dar cuenta de las obras contemporaneas. Basicamente porque el arte
posvanguardista se caracteriza por la disponibilidad total de los mate-
riales y las formas, una disponibilidad de todas las tradiciones.

Es dificil saber si esta disponibilidad de todas las tradiciones per-
mite todavia una teoria estética, en el sentido en que se ha entendido
desde Kant hasta Adorno, porque la comprensién cientifica requiere
una disposicién estructural de los objetos. Cuando las posibilidades
de creacion se han hecho infinitas, no solo se obstaculiza gravemente
la auténtica creacion, sino también su analisis cientifico. La afirma-
cion de Adorno de que la sociedad del capitalismo tardio se ha vuelto
irracional en cierta medida, y que tal vez ya no podamos comprender-
la teéricamente, puede aplicarse sobre todo al arte posvanguardista
(Biirger, 2000, p. 168).

En la década de los 80 del siglo pasado, pocos anos después del
texto de Biirger, la idea de la muerte del arte, de un fin de ciclo, estaba
en el aire.* Eso sostiene Danto en Después del fin del arte (1999), donde
rememora su primer ensayo sobre el tema, de 1984, y el de Vattimo
(1998), “muerte o crepusculo del arte” (p. 53), de 1985.5

4 Véase Danto (1999, p. 39, nota 1).

5 “La muerte del arte significa dos cosas: en un sentido fuerte y utdpico, el fin del
arte como hecho especifico y separado del resto de la experiencia en una existencia
rescatada y reintegradora; en un sentido débil o real, la estetizacién como extension
del dominio de los medios de comunicacién de masa” (Vattimo, 1998, p. 53) (Incluido
en El Fin de la modernidad. Nihilismo y hermenéutica en la cultura posmoderna publicado
en italiano en 1985).

126



Vanguardias y neovanguardias: el problema del fin del arte

Vattimo inserta la muerte del arte en la perspectiva mas general de
la muerte de la metafisica; como Biirger, afirma que la reflexion tedrica
tiene serias dificultades para dar cuenta de la practica del arte actual.

La estética filosdfica tiene problemas para describir el arte actual
con las categorias de la tradicion ;encontramos verdaderamente
aun la obra de arte como obra ejemplar del genio, como manifes-
tacion sensible de la idea, como “puesta por obra de la verdad”?
(Vattimo, 1998, p. 55).

Vattimo prefiere hablar del “ocaso del arte” en lugar de su muer-
te, porque todavia hay nuevos objetos y experiencias que son iden-
tificados como arte en nuestras sociedades: museos, exposiciones,
revistas especializadas, etc. El ocaso del arte forma parte de la cons-
telacién histérico-ontoldgica en que nos movemos y tiene varias ex-
presiones: como utopia, como Kitsch y como silencio. Vamos a con-
centrarnos en la primera, que es la que posibilita a Burger decir que
las vanguardias fracasaron.

Las vanguardias se proponian como utopia o profecia de una so-
ciedad futura en la que el arte estuviera integrado en la vida coti-
diana. Segiin Vattimo (1998), el tltimo representante de esta postura
fue Marcuse, especificamente el Marcuse del Mayo francés. El arte de
vanguardia tenia una dimension revolucionaria, en tanto ofrecia la
posibilidad de romper la unidimensionalidad de las sociedades tec-
nologicas contempordneas dando cabida a lo negativo, al rechazo al
statu quo.

Las poéticas de vanguardia rechazan la delimitacién que la filoso-
fia (...) les impone; no se dejan considerar exclusivamente como
lugar de experiencia atedrica y apractica sino que se proponen
como modelos de conocimiento privilegiado de lo real y como
momentos de destruccién de la estructura jerarquizada de las so-
ciedades y del individuo, como instrumentos de verdadera agita-
cién social y politica. La herencia de las vanguardias histéricas se

127



Alejandra Bertucci

mantiene en la neovanguardia en un nivel menos totalizante y
menos metafisico, pero siempre con la marca de la explosion de
la estética fuera de sus confines tradicionales (Vattimo, 1998, pp.
50-51).

Pero a esta dimensién “positiva” del ocaso del arte, el filésofo
italiano contrapone otra dimensién, que termina de configurar la
explosion de lo estético por fuera de los limites institucionales; los
limites que la modernidad burguesa le atribuy6 al arte al constituir-
lo en un dominio auténomo. Esta dimensién “negativa” corresponde
a la estetizacién de la existencia que realizan los medios de comu-
nicacién masiva.

Biirger y Vattimo coinciden en que el inicio del quiebre radical en
la historia del arte se da con las vanguardias histdricas de las primeras
tres décadas del siglo XX, aunque difieren en su valoracion de las neo-
vanguardias. Para Biirger, las neovanguardias del 50 y 60 en Europa
solo pueden ser una farsa, en tanto la potencia vanguardista se ha
convertido en su contrario. Para Vattimo, en cambio, la neovanguar-
dia conserva su potencial revolucionario, pero en una dimensién real.
En el contexto del debate modernidad-posmodernidad de esos anos,
las ambiciones metafisicas revolucionarias de las vanguardias hist6-
ricas son reemplazadas por la experiencia inmediata del arte como un
hecho estético integral.

Si en 1984 Danto hablaba del fin del arte, en su libro de 1999 alude
al arte después del fin del arte. Desde tradiciones tedricas distintas,
Danto y Biirger coinciden en la definicién, pero no en la valoracién;
ambos entienden el fin del arte como el fin de las normativas o relatos
legitimadores sobre qué es arte. Asi, el arte poshistoérico —la categoria
de Danto- es descrito de modo muy similar al arte posvanguardis-
ta de Biirger, aquel que se realiza después de las neovanguardias del
50 y 60. Mientras que las vanguardias se caracterizan por el rechazo
a la tradicién, a todo el arte anterior, el arte poshistérico o posvan-

128



Vanguardias y neovanguardias: el problema del fin del arte

guardista estd marcado por una relacién lidica con el arte del pasado.
Los artistas tienen ahora a su disposicién estilos, técnicas y temas
que pueden usar como quieran. A diferencia de Biirger, Danto no ve
un problema en esa libertad, no la entiende como irracionalidad sino
como un momento de autoconciencia, en el cual ya podemos definir
qué es el arte en general: representacion.

Vanguardia y neovanguardias

Detengamonos en el lugar que tienen las vanguardias en la esté-
tica de Danto, quien difiere de Biirger o Vattimo al considerar que el
momento de quiebre no se da con la vanguardia histérica sino con la
neovanguardia, en particular con el Pop Art norteamericano y a partir
de una obra especifica: la Brillo box de Andy Warhol de 1964.

Brevemente, Danto (1999) describe cuatro etapas en la historia
del arte. Se concentra en la pintura, pero afirma que su teoria —de ser
valida- debe extenderse a todo el arte. La primera etapa o narrativa
es, en realidad, una etapa anterior al arte como lo entendemos des-
de la modernidad. En este primer periodo las imagenes no son obras
de arte sino iconos que representan a Jesus, la Virgen o los santos.
No hay aqui autonomia estética y, estrictamente hablando, tampoco
artista. Ejemplos de este paradigma son el velo de la Verdnica o la
imagen de la Madonna de San Lucas.®

Lo que entendemos hoy por arte comenzaria con el Renacimien-
to. En el periodo vasariano es cuando el artista se vuelve central y el
arte se desarrolla bajo la narrativa de la imitacién. En esta etapa, que
va del siglo XV hasta 1880, se da una secuencia de estilos dentro de
la misma narrativa que busca la ilusién (Renacimiento, Manierismo,
Barroco, Rococd, Neoclasicismo, Romanticismo).

El tercer momento es la era de la ideologia, que comienza con Van
Gogh y Gauguin. Con ellos entramos a la narrativa modernista. Lo im-

¢ Ver Belting (2009).

129



Alejandra Bertucci

portante es la forma de la representacion y no el objeto de la misma. Es
el periodo de los manifiestos, cuando cada movimiento afirma poseer la
esencia del arte y excluye de ella a los otros movimientos. Por ejemplo,
el arte abstracto se presenta como el destino de la pintura y repudia la
pintura surrealista por figurativa, por ser el pasado del arte. El modernis-
mo llega a su fin con la Caja de brillo de Warhol en 1964. A partir de aqui
comienza la poshistoria, en la cual ya no hay narrativas sobre qué debe
ser el arte y los artistas son libres de utilizar todo el pasado de aquel.
Queremos llamar la atencién sobre la ausencia de las vanguardias
histéricas en esta periodizacion. Tanto Burger (2000) como Vattimo
(1998) debaten el fin del arte a partir de ellas y los dilemas que generan
a la teoria estética tradicional. Cuando Danto (1999) habla de un aca-
bamiento del proyecto modernista en pintura con las obras monocro-
mas de Robert Ryman —un pintor estadounidense que pintaba superfi-
cies blancas en las décadas del 50 y 60—, llama la atencién que no haga
mencién del cuadro Blanco sobre blanco de Kazemir Malevich de 1918
(suprematismo ruso), o por qué le parece trascendental la Brillo box de
Warhol, cuya clave es que no se distingue de su “homélogo indiscer-
nible” (Danto, 2002) del supermercado, y no La fuente de Duchamp de
1917. Para poder responder esa pregunta debemos detenernos y clari-
ficar mejor qué entendemos por vanguardia histérica y neovanguardia,
y, asimismo, cdmo varia la recepcion en Europa y en Estados Unidos.
La categoria de vanguardia remite a la metafora militar de la avan-
zada de un ejército —en francés avant-garde—y en términos muy gene-
rales caracterizaria a un artista o movimiento artistico que se adelan-
ta a la sensibilidad de su época. Nos cuenta Marcel Proust (2000) en
la Recherche que, pasados unos anos del escandalo que provocaron las
primeras exposiciones de los retratos de Renoir, uno encontraba “mu-
jeres Renoir” por todas partes.” Pero cuando se habla de la vanguardia

7 “La gente dotada de gusto nos dice hoy que Renoir es un gran pintor del siglo
XVIIL. Pero al decir esto se olvidan del Tiempo y de que ha sido menester mucho, aun en

130



Vanguardias y neovanguardias: el problema del fin del arte

histérica —también llamada utdpica, heroica o intratable, por mencio-
nar solo algunos de los adjetivos que se le adjudican—, nos referimos
a las vanguardias europeas de las primeras tres décadas del siglo XX.
Biirger (2000) dice que su concepto de movimiento de vanguardia esta
extraido del dadaismo y el primer surrealismo, pero que puede ex-
tenderse para incluir al futurismo italiano, al expresionismo aleman
(Die Briicke y Der Blaue Reiter), a la vanguardia rusa después del 17 de
octubre (suprematismo y constructivismo) y al cubismo (p. 54, nota
4). Lo que caracterizaria a estos movimientos es un rechazo al arte de
su época en su totalidad, un rechazo a la institucion arte tal y como se
ha formado en la sociedad burguesa:

Con el concepto de institucién arte me refiero aqui tanto al apara-
to de produccién y distribucion del arte como a las ideas que sobre
el arte dominan en una época dada y que determinan esencial-
mente la recepcién de las obras (Burger, 2000, p. 62).

La reaccion principal de la vanguardia es contra el esteticismo, el
momento cuando la autonomia del arte que caracteriza a la concep-
cién burguesa alcanza su plenitud, negando toda dimension social a
la obra de arte. Frente a eso, la vanguardia quiere superar el arte en la
praxis vital, reintegrandolo a la vida cotidiana.

Desde mediados del siglo XIX hay en el arte burgués un primado
de la forma por sobre el contenido, cosa que, como vimos, ya habia
previsto Hegel, sin embargo, para Biirger el arte vive de la tensién en-
tre marcos institucionales (donde rige la autonomia) y posibles conte-

pleno siglo XIX, para que Renoir fuese saludado como un gran artista. Para lograr ser asi
reconocido, el pintor original, el artista original proceden a la manera de los oculistas.
El tratamiento por medio de su pintura, de su prosa, no siempre es agradable. Cuando
ha acabado, el perito nos dice: Ahora, mire usted. Y he aqui que el mundo (que no ha
sido creado una sola vez, sino con tanta frecuencia como ha surgido un artista original)
se nos aparece enteramente diferente del antiguo, pero perfectamente claro. Pasan por
la calle mujeres, diferentes de las de antano, porque son Renoir, los Renoir en que nos
negabamos ayer a ver mujeres” (Proust, 2000, p. 444).

131



Alejandra Bertucci

nidos politicos de las obras concretas. Esta es una relacién de tension
nada estable. Con el esteticismo hay una coincidencia de instituciény
contenido que descubre la pérdida de funcién social como la esencia
del arte burgués y provoca con ello la autocritica de la vanguardia. EI
gesto de ruptura contra la institucién arte, contra la autonomia del
arte en la sociedad burguesa se encarnard, segtin Biirger (2000), en el
rechazo al Museo.

Cuando un artista de nuestros dias envia un tubo de estufa a una
exposicién, ya no esta a su alcance la intensidad de la protesta que
ejercieron los ready mades de Duchamp. Al contrario: mientras
que el Urinoir de Duchamp?® pretendia hacer volar a la institucion
arte (con sus especificas formas de organizaciéon, como museos y
exposiciones), el artista que encuentra el tubo de estufa anhela
que su “obra” acceda a los museos. Pero, de este modo, la protesta
vanguardista se ha convertido en su contrario (p. 55).

En 1981, Andreas Huyssen publica “En busca de la tradicion:
vanguardia y posmodernismo en los anos 70” (1990); en este ensa-
yo compara las recepciones de la vanguardia en Europa y los Estados
Unidos. Le sorprende la ausencia de un dadaismo o un surrealismo
norteamericano a pesar de las visitas de Duchamp, Man Ray y Picabia
a Nueva York en las primeras décadas del siglo pasado. Su respuesta
es que la vanguardia, caracterizada por su enfrentamiento con la ins-
titucién arte, necesita, para poder prosperar, de una institucién arte
consolidada; por ello la vanguardia histérica surgi6 en paises “donde
el arte culto tenia una funcién esencial en la legitimacién de la do-
minacion politica y social burguesa” (Huyssen, 1990, p. 150). En los
Estados Unidos, por el contrario, a principio del siglo pasado, el arte
culto estaba luchando por obtener una legitimidad mas amplia y ser

8 Duchamp presenta anénimamente La fuente (un vulgar urinario de produccion
industrial) a la Sociedad de Artistas Independientes en 1917. Ver Danto (2002, pp. 143-
144; 2005, pp. 45-46).

132



Vanguardias y neovanguardias: el problema del fin del arte

tomado en serio por el pablico. Segtn el critico cultural, la institucién
arte se consolida en Estados Unidos alrededor de la década del 50, de
ahi que sea posible la neovaguardia norteamericana de la década del
60 a la que llama posmoderna.

La vanguardia norteamericana de la década del 60 comparte con
su antecesora europea muchos puntos: se enfrenta a la tradicién (en
particular, al arte abstracto), intenta superar la distincién alta cultura/
cultura de masas vy, finalmente, tiene una idea de futuro o dimensién
utdpica. Estamos en el periodo del surgimiento de la “contracultura”.
Esta tltima retne fendmenos varios como el hippismo, el movimiento
por los derechos civiles, las revueltas estudiantiles. En este periodo la
influencia es de los Estados Unidos a Europa. El Pop art, los happenings,
el arte conceptual de los 60y 70 son experimentados como innovacion,
emocién y ruptura dentro de Estados Unidos, mientras que en Europa
son recibidos con un sentido de déja vu (Huyssen, 1990, p. 149).

Las diferencias entre las vanguardias histéricas y las neovanguar-
dias también son significativas. Por un lado, la industria cultural no es-
taba igual de desarrollada en los anos 20 que en los 60; para Huyssen
en Europa habia una mayor conciencia de los riesgos de la captacién de
las innovaciones artisticas por parte de la industria cultural. Por otro
lado, el efecto de novedad, de shock, fue mas facil para Duchamp que
para el Pop Art.

Danto (1999) parece validar la lectura de Huyseen cuando en el
capitulo siete de Después del fin del arte cuenta que en una conferencia
en Muinich una alumna le pregunté por qué le parecia tan trascenden-
tal el ano 1964 si no habia sucedido nada realmente importante. Su
respuesta fue la siguiente:

Fue el ano de nuestro «Verano de libertad», durante el cual los
negros, con el apoyo de miles de blancos, muchos de los cuales se
desplazaron al sur para registrar a los votantes negros, trabajaron
para hacer reales las libertades civiles de una raza enteramente

133



Alejandra Bertucci

privada de sus derechos de ciudadania. El racismo no terminé en
Estados Unidos en 1964, pero una forma de apartheid que habia
endurecido la vida politica en nuestro pais terminé ese afo. En
1964, un comité del Congreso por los derechos de las mujeres re-
miti6 su fallo, apoyando al vigoroso movimiento feminista deto-
nado por la publicaciéon de Feminine Mystique de Betty Friedan, en
1963. Ambos movimientos libertarios se radicalizaron hacia 1968,
sin duda, pero 1964 fue el ano de inicio. Y no se puede olvidar que
los Beatles hicieron su primera aparicién en Estados Unidos en el
show de Ed Sullivan en 1964, y ellos fueron emblemas y catalizado-
res del espiritu de liberaciéon que recorri6 el pais y después el mun-
do. El pop se ajusta perfectamente a esto (Danto, 1999, p. 139).

En ese contexto histérico vital es que podemos entender que el
arte poshistdrico comience, para este prestigioso critico de arte, con
la Brillo box en 1964 y no con La fuente de Duchamp en 1917.

La conciencia de la historia efectual
y la justificacion del arte

Como vimos en la seccién anterior, las tradiciones en las que es-
tamos insertos determinan nuestra mirada sobre el arte, no solo la
tradiciéon occidental sino las tradiciones regionales y nacionales.’ De-
bemos en parte a Hegel la conciencia del caracter histérico del arte; lo
que no esta a nuestro alcance es la conviccion de que el proceso histé-
rico haya concluido. El “fin de la historia” hegeliano es para nosotros
tan inverosimil como el fin del arte; la historia continda su proceso y
de eso también somos conscientes. Gadamer (1996) llama a esta di-
mension conciencia de la historia efectual (Wirkungsgeschichte):

la conciencia histérica no es una postura metodoldgica especial,
erudita o condicionada por una concepciéon del mundo, sino una

9 Para ver el problema de las vanguardias y neovanguardias desde una perspectiva
latinoamericana recomendamos el dossier “Las vanguardias, neovanguardias, posvan-
guardias: cartografia de un debate” (Longoni y Davis, 2009).

134



Vanguardias y neovanguardias: el problema del fin del arte

especie de instrumentacion de la espiritualidad de nuestros sen-
tidos que determina de antemano nuestra visién y nuestra expe-
riencia del arte (p. 44).

En La actualidad de lo bello (1996), publicaciéon de unas lecciones
que dio Gadamer en Salzburgo en 1974, el autor repasa la historia de
la estética y se pronuncia en contra de varias ideas imperantes sobre el
arte moderno: no hay una ruptura entre el arte del pasado y las vanguar-
dias, y, ademads, el arte vanguardista es tan bello como el arte clasico.

Presas (1997) diferenciaba, en la estética hegeliana, entre la fun-
cién y el origen del arte y el desarrollo histérico del concepto del arte.
Estas dimensiones estdn solapadas en los autores que hemos traba-
jado. Gadamer tal vez nos ayude a separarlas. Al reflexionar sobre la
muerte del arte en Hegel, afirma:

Me parece muy significativo que el problema de la justificacién
del arte no se haya planteado s6lo en nuestros dias, sino que se
trate de un tema muy antiguo (...) un tema viejo y serio, que se
plantea cada vez que una nueva pretension de verdad se opone a
la forma tradicional que se sigue expresando en la invencion poé-
tica o en el lenguaje artistico (Gadamer, 1996, p. 29).

Los ejemplos que menciona con anterioridad al fin del arte decla-
rado por Hegel estan ligados a la religién: Platén se enfrent6 a la re-
presentacion que hicieron Homero y Hesiodo de la divinidad; el mo-
vimiento iconoclasta bizantino de los siglos VIII y IX no permiti6 el
uso libre de imagenes en el culto a diferencia de la Iglesia occidental;
finalmente, las restricciones al uso de imagenes en el culto de la Igle-
sia reformada que en su contracara dio impulso al coro y a la musica.

A instancias de Hegel, Gadamer (1996) propone una periodizacién
que orienta la comprension del sentido que tuvo el arte y sus respec-
tivas crisis en los distintos momentos de la historia de Occidente. La
primera etapa la encontramos en el arte griego: aqui el arte funciona
como representacién de lo divino; la relacion es espontanea y no ne-

135



Alejandra Bertucci

cesita de justificacion tedrica. Luego, tenemos el periodo que el autor
denomina la tradicién del gran arte cristiano de Occidente: sera el del
arte como religién de la cultura. Aqui el artista y la obra se integran
a la comunidad como representantes primero de la Iglesia y luego de
la tradicién humanista. Finalmente, el periodo del arte moderno, que
comienza en el siglo XIX: a este se refiere la tesis de la muerte del
arte de Hegel, al desarraigo que los grandes artistas sienten frente a la
industrializacién y comercializacién de sus sociedades.

En el siglo XIX, la relacién entre el artista y la comunidad deja
de ser evidente; el artista, ahora separado del conjunto social, debera
crear su propia comunidad, y ademas debera pretender que la forma'y
el mensaje de su creacion son los nicos verdaderos. Gadamer (1996)
llama a este fendmeno “la conciencia mesidnica” del artista, que se
siente como una especie de “nuevo redentor” (Immermann), que trae
un nuevo mensaje de reconciliaciéon y paga con su marginacién social
el precio de esta proclama. Se convierte en un artista ya solo para el
arte y no para la comunidad.

Lo que Hegel describe es el momento de escision entre el arte como
religion de la cultura y el arte como provocacién del artista moderno
que comienza en el siglo XIX. Este relato legitimador entra otra vez en
crisis en las décadas del 70 y 80 del siglo XX, como hemos visto en las
secciones anteriores, y el arte nuevamente necesita justificacion.

Gadamer propone una teoria que justifica el arte a partir de cier-
tos rasgos antropolégicos que lo definirian en todas las épocas: juego,
simbolo y fiesta; cuando se presentan juntos estamos frente a un hecho
artistico. Ello le permite afirmar que el arte griego, el renacentista, los
happenings e incluso las canciones de moda son igual de legitimos, en
tanto que emiten un mensaje e instituyen comunicacion, haciendo eter-
no lo efimero. Pero no es nuestra intencién ocuparnos aqui de exponer la
estética gadameriana, sino revisitar y organizar algunas de las reflexio-
nes en torno al fin del arte dentro del campo de la estética filosdfica.

136



Vanguardias y neovanguardias: el problema del fin del arte

Consideramos que el recorrido posibilita ver en funcionamien-
to la conciencia de la historia efectual; cada nuevo momento de la
reflexion en torno a las obras de arte concreto implica una nueva
espiral en la explicitacion de la “instrumentacion social e histérica
de la sensibilidad que determina y enmarca nuestra vision y nuestra
experiencia del arte” (Gadamer, 1996, p. 44). Nos gustaria propo-
ner, en un tono hegeliano, que cada momento del desarrollo hist6-
rico del arte de Occidente es reintegrado en el siguiente. Coexisten
el arte como religiéon, como ceremonial del placer burgués y como
provocacién del artista. Ninguno por si mismo puede dar cuenta de
todas las experiencias artisticas de creacion y de recepcion del arte,
porque probablemente estemos en los albores de nuevas funciones
del mismo que todavia no podemos predecir: “Nuestra vida cotidia-
na es un caminar constante por la simultaneidad de pasado y futuro.
Poder ir asi, con ese horizonte de futuro abierto y de pasado irrepe-

29

tible, constituye la esencia de lo que llamamos ‘espiritu’” (Gadamer,

1996, p. 42).

Referencias bibliograficas

Belting, H. (2009). Imagen y culto. Akal.

Biirger, P. (2000). Teoria de la vanguardia. Peninsula.

Danto, A. (1999). Después del fin del arte. El arte contempordneo y el
linde de la historia. Paidoés.

Danto, A. (2002). La transfiguracion del lugar comtin. Una filosofia del
arte. Paidds.

Danto, A. (2005). El abuso de la belleza. La estética y el concepto de arte.
Paidés.

Gadamer, H-G. (1996). La actualidad de lo bello. Paidoés.

Hegel, G. W.F. (2004). Lecciones sobre la filosofia de la historia universal.
Alianza.

Hegel, G. W. F. (2007). Lecciones sobre la estética. Akal.

Heidegger, M. (1997). Caminos de bosque. Alianza.

137



Alejandra Bertucci

Huyssen, A. (1990). En busca de la tradiciéon: vanguardia vy
posmodernismo en los afios 70. En J. Picé (comp.), Modernidad y
Posmodernidad (pp. 141-164). Alianza.

Longoni, A. y Davis, F. (2009). Las vanguardias, neovanguardias,
posvanguardias: cartografia de un debate. Katatay, V(7). https://
edicioneskatatay.com.ar/items/11

Margot, ]J.-P. (2002). Realismo y pintura holandesa del siglo de oro:
Fromentin y Hegel. Boletin de estética, (60), 29-74. https://doi.
org/10.36446/be.2022.60.285

Platon (1992). Reptiblica. Eudeba.

Presas, M. (1997). La verdad de la ficcién. Almagesto.

Proust, M. (2000). En busca del tiempo perdido 3. El mundo de
Guermantes. Santiago Rueda Editores.

Szondi, P. (1992). La teoria hegeliana de la poesia. En Poética y filosofia
de la historia I. Visor.

Vattimo, G. (1998). El fin de la modernidad. Nihilismo y hermenéutica en
la cultura posmoderna. Gedisa.

138


https://edicioneskatatay.com.ar/items/11
https://edicioneskatatay.com.ar/items/11
https://doi.org/10.36446/be.2022.60.285
https://doi.org/10.36446/be.2022.60.285

Parte III
Imagen fotografica e imagen filmica

Se analizan las fotografias de las primeras épocas de la instituciona-
lizacion educativa argentina para poner de relieve cémo la imagen
de las infancias ha sido representada y ha constituido un sistema de
representacion que define y delimita.

A partir del andlisis heideggeriano sobre la obra pictérica de Van
Gogh se establece la potencia narrativa de lo audiovisual, especial-
mente si se toma en consideracién la significacién y la construcciéon
del “fuera de campo”.

Se describe un proyecto fotografico, documental y al mismo tiem-
po autoficcional, desarrollado en un lapso largo de tiempo, subrayan-
do la convivencia de lo que Didi-Huberman plantea como “tiempos
discontinuos” y estableciendo tanto una reconstruccién imaginativa
del pasado como una accion dirigida a cuestionar el presente.






La imagen de si a partir de los modelos
de identificacion educativos

Juan Luque

El presente capitulo propone analizar algunas imagenes que conforman
el Archivo General de la Nacién en las que se representa a la infancia en
la historia de la educacién argentina. En cuanto dispositivo, las image-
nes tienen un fuerte valor pedagogico, ya que nos ensefian, nos trans-
miten y nos recuerdan cémo ha sido delimitada, en este caso, la infan-
cia, y cdmo, en ese mismo acto, operan como sistema de representacion.

Graciela Frigerio (2013) afirma que la infancia es una apuesta con-
tra el olvido, y el acto de registrar y recordar se convierte en una poli-
tica de memoria. Sostiene que

Si cada nino se significa en un espejo en el que los adultos creen
reconocer algunos de sus rasgos... cuando estos son insoportables
porque provocan cimbronazos identitarios: ;tienden los adultos a
atacar el espejo? (p. 71).

Todos alguna vez hemos leido o escuchado la expresién que dice
“el concepto de perro no ladra”, con la cual se expone el problema de
centrarse exclusivamente en lo conceptual para, luego, ir a la realidad,
esperando que esta se comporte de manera ideal. Podemos aplicar
esta expresién al campo discursivo de la infancia y decir que “el con-
cepto de infancia no ladra”, es decir, que lo que la sociedad ha definido

141



Juan Luque

como infancia no me dice lo que es un/a nino/a en particular. Es fun-
damental hacernos algunas preguntas iniciales: ;qué es la infancia?,
;quiénes la han definido?, ;cémo ha sido representada-imaginada?

En “El lento camino de la desinfantilizacién”, Mariano Narodowski
(1999) afirma que desde el punto de vista histérico es posible decir que
la institucién escolar moderna es el dispositivo que se construye para
“encerrar” a la ninez y a la adolescencia. Este encierro se realiza tanto
desde el punto de vista corpéreo —encierro material-, como también
desde las categorias que la pedagogia ha elaborado para construirlas
—encierro epistémico-. La infancia representa el punto de partida y el
punto de llegada de la pedagogia. Constituye la justificacion de la pe-
dagogia como disciplina humana, pero también el campo de lo real que
le pertenece al discurso pedagdgico y en el que debe actuar educando,
disciplinando, instruyendo, desarrollando. La infancia genera un cam-
po de conocimientos que la pedagogia construye, pero a la vez es un
cuerpo-mente, el cuerpo-mente infantil, el cuerpo-mente adolescente,
depositario del accionar especifico de la educacion escolar.

En linea con este planteo, se observan dos fenémenos comple-
mentarios: por un lado, la infancia es la clave de la existencia de la
pedagogia en cuanto discurso; por otro, es imposible comprender el
proceso de construcciéon de una infancia moderna sin considerar el
discurso pedagédgico, en didlogo con la psicologia del nino y la pedia-
tria, como operador y dador de sentidos acerca de aquella.

El discurso pedagégico supuso, en los origenes del sistema edu-
cativo argentino, una implantacién pedagdgica (Puiggrds, 1990) en
la que los infantes tenian que devenir alumnos en el ambito escolar,
clausurando toda subjetividad en pos de construir la identidad na-
cional. La idea de sujeto pedagdgico normal fue ganando adeptos en
Argentina bajo el discurso normalista e higienista a finales de 1800.

Con la modernidad comenzdé el proceso de diferenciaciéon de las
edades, y el colectivo infancia fue segregado del de los adultos. El infan-

142



La imagen de si a partir de los modelos de identificacién educativos

te empez0 a ser interpretado y caracterizado desde posturas negativas:
como hombre primitivo, “buen salvaje”, perverso polimorfo, futuro de-
lincuente, sujeto ingenuo, egoista, egocéntrico (Pineau, 2001). De esta
forma, la infancia comenzo a ser definida a partir de su “incompletud”
en relacién con el adulto, construido como patrén normal. En términos
de la construccion del sujeto pedagégico, el alumno se volvié sinéni-
mo de infante normal, lo cual conllevé a la escolarizacion de la vida de
todo/a nino y nina. Educar era completar al nino y a la nina para hacerlos
personas adultas, lo que llev6 a una infantilizacion de todos/as aque-
llos/as que en cualquier circunstancia ocuparan el lugar de alumno/a.

Las sociedades a lo largo de Ia historia han construido represen-
taciones mas o menos compartidas de lo que implica devenir en nifio
o nina. La modernidad, en cuanto época y punto de partida para los
sistemas educativos de alcance nacional, ha construido imagenes,
sentidos, posiciones y fijaciones con respecto a la infancia. Mirta Lo-
bato (2019) afirma que, hacia fines del siglo XIX y entrado el siglo
XX, en Argentina se dio un proceso de conformacién de una utépica
republica infantil, lo cual puede leerse en la popular expresion del
gobierno peronista “los Gnicos privilegiados son los nifnos”.

El registro fotografico: ampliar la mirada

En la imagen hay un valor pedagégico porque nos ensefia cosas,
nos transmite algo, constituye una memoria y, en algunos casos, cons-
truye o intenta construir cierta referencia de lo comun. La idea de que
la imagen nunca anda sola es algo mas que una representacién iconi-
ca suelta: es una practica social que se apoya en esa representacion,
pero no se agota en ella, y supone un trabajo sobre los sentidos que
se le han impreso e imprimen a la misma. Inés Dussel (2009) afirma
que la pedagogia moderna supuso también una educacién de la per-
cepcion y de los sentidos, esto es, una educacién visual. En palabras
de la autora,

143



Juan Luque

la pedagogia moderna tomé muchas formas visuales: lecciones
de cosas, armarios de exposicion en las aulas, museos escolares,
mapas, cuadros y retratos para colgar en las paredes, estatuas,
mobiliario y arquitectura escolar, libros de texto ilustrados, ex-
cursiones organizadas para ver y aprender (Dussel, 2009, p. 185).

Georges Didi-Huberman (2023), desde el campo de la filosofia y
el arte, plantea que las imagenes no son solo cosas para representar,
sino que tienen una dimension politica.

En el siglo XIX, la fotografia aparecié para reemplazar o convivir
con la practica del autorretrato, tipica del siglo XVIII. Esto implicé
cambios en los habitos visuales de las personas, ya que permitié que
gran parte de la sociedad pudiera acceder a la representaciéon y pose-
sién de una imagen de si. Podemos pensar en los cruces que comen-
zaron a realizarse entre escenografia y fotografia en los montajes que
suponia el acto de sacarse una fotografia. El trabajo del fotégrafo en
Argentina hacia finales del siglo XIX y principios del XX abarcaba el
negocio privado: era contratado para la realizacion de retratos indivi-
duales y/o familiares y la produccion de imdgenes para ser el registro
documental de una forma de mirar la sociedad. La infancia en la calle
empez0 a ser registrada, y a aparecer en la prensa de la época —en
Caras y Caretas, por ejemplo-.

Mirta Lobato (2019) destaca los trabajos de Esteban Gonnet, Benito
Panunzi, Christiano Junior, Samuel Ritamthé, Alejandro Witcomb, Ha-
rry Grant Olds, Fernando Paillet y Federico Kolman, que combinaron la
fotografia social, documental y periodistica con la publicitaria y la pai-
sajista. La fotografia comenzo a registrar entonces otras escenas socia-
les, como la explotacion del trabajo infantil, la infancia inmigrante, etc.

En cuanto dispositivo tecnoldgico y en proceso de expansion, la ca-
mara fotografica posibilité que se ampliara el volumen de productores
de imagenes, ya que su adquisicion permitié que hoy tengamos acceso
a un registro de la vida cotidiana desde el punto de vista doméstico.

144



La imagen de si a partir de los modelos de identificacién educativos

A continuacion, se expondran algunas imagenes que forman parte
de la representacion colectiva de ciertos discursos sobre la infancia en
Argentina. Estas fotografias integran el Archivo General de la Nacién.
Antes de presentarlas, es necesario recordar la definicién y sentido
que Jodelet (1984) les da a las representaciones sociales:

imagenes que condensan un conjunto de significados; sistemas
de referencia que nos permiten interpretar lo que nos sucede e,
incluso, dar un sentido a lo inesperado; categorias que sirven para
clasificar las circunstancias, los fenémenos y los individuos con
quienes tenemos algo que ver; teorias que permiten establecer
hechos sobre ello (p. 472).

La representacion-imagen es, entonces, la transformacién de una
realidad social en un objeto mental; no es jamas un simple calco, no
restituye en su integridad los datos materiales, sino que los selecciona
y los distorsiona en funcién del lugar que ocupan los individuos en
una determinada situacién social y de las relaciones que mantienen
con los demas. Asi, las representaciones-imagenes-discursos no se
construyen en un vacio social, sino en un entramado de relaciones
sociales producidas a lo largo de la historia, que expresan formas de
conocimiento y visiones del mundo, muchas veces desde un discurso

Unico. En esto radica la representaciéon como distorsion.

Imagen y memoria pedagégica

La materialidad de las fotografias hace posible la construccion de
un archivo educativo que abona a la conformacién de la historia de la
educacion argentina, en tanto construye cierta memoria pedagogica.
Jesica Abigail Ortiz (2023) senala que las fotografias como memoria
pedagogica importan por su valor de documento histérico:

las fotografias escolares resultan ser un insumo para describir,
analizar y comprender sucesos pasados, cambios y continuida-
des que se fueron instalando en el devenir histérico dentro del

145



Juan Luque

sistema educativo, tales como: dispositivos escolares y practicas,
estereotipos de género, infancias y juventudes, entre otras (p. 66).

Por su parte, Susan Sontag (1977) senala que la fotografia “no
es s6lo una imagen, una interpretacion de lo real; también es un
vestigio, un rastro directo de lo real, como una huella o una mas-
cara mortuoria” (p. 164). En la foto se confirma que aquello que ha
sido fotografiado estuvo alli; confluyen pasado y realidad. Al decir
de Diker (2009), las imagenes nos dan la ilusién de que hablan por
si mismas.

Presentaremos, entonces, algunas imagenes que forman parte de
la representacion colectiva de ciertos discursos sobre la infancia en Ar-
gentina. Estas fotografias, que integran el patrimonio del Archivo Ge-
neral de la Nacién, conforman la memoria pedagdgica de la educacion
argentina, al significar practicas educativas comunes con las que gran
parte de la poblacion argentina puede identificarse y ubicarse en ese
montaje. Las imdgenes refieren a actos escolares, a la salida de la es-
cuela, al guardapolvo, la tiza, la docencia, la clase, entre otras cosas.
En ellas se pueden identificar tiempos, espacios, sentidos y gramati-
cas que hacen a los espacios educativos sin que sea necesaria ninguna
explicacion; esto crea la ilusion de que la imagen sola funciona, como
mencionamos anteriormente.

Robert Castel (1989) afirma que “el rito fotogréafico no solemniza
sino lo que es digno de solemnizarse” (p. 58). En las siguientes foto-
grafias se capturan a través de la lente del fotégrafo, normas, valo-
res, idearios politicos y pedagdgicos que dan cuenta de una época;
se reconocen como solemnes y deben ser registrados y fijados como
parte de la memoria pedagbgica argentina. En palabras de Pierre
Bourdieu (1989), “lo que es fotografiado y lo que el lector aprehende
de la fotografia no son —para decirlo estrictamente— individuos en
su particularidad singular, sino papeles sociales o relaciones socia-
les” (p. 44).

146



La imagen de si a partir de los modelos de identificacién educativos

Imagen 1. Representacion de la Repiiblica Argentina, sin datos,
Archivo General de la Nacion.

Imagen 2. Escolares entonando el Himno Nacional el dia de su
celebracion. Buenos Aires, 1936. AGN-AGASO01-rg-2114-141360.

147



Juan Luque

Imagen 3. El retorno de nirios a la escuela hace colapsar el
transporte piiblico. AR-AGN-DCO1-Ar-frpd-121-811317, s/f.

Imagen 4. Niiios inmigrantes confraternizando luego de bajar
del barco. 1914. AR-AGN-AGASO1-Ddf-rg-3241-146222
; F

148



La imagen de si a partir de los modelos de identificacién educativos

Imagen 5. “Clase de geografia, en la Escuela Pedagdgica Sar-
miento”. Tucumdn, s/f. Archivo General de la Nacion, documento
fotogrdfico. Codigo: AR-AGN-AGASO01-DDF-rg-3034-168694

. 5

Cada una de estas imagenes forma parte del acervo cultural del
Archivo General de la Naciéon Argentina y tiene su referencia, pero,
como pasa en la cotidianeidad de muchas fotos, no sabemos la fecha.
No obstante, su registro esta y algo nos transmite o nos ayuda a re-
construir. La primera de ellas, como su titulo lo indica, representa a la
Republica Argentina. La imagen encuentra su montaje en la escuela
argentina, en uno de los rituales mas caracteristicos de la educacién:
los actos escolares. Estos actos, homenajes, ceremonias, celebracio-
nes tienen su historia y su devenir. Silvina Gvirtz (2000) estudia la
configuracién y conformacion del devenir de las fiestas populares en
los denominados actos escolares y senala tres momentos histoéricos,
entre 1810y 1930, en los que los rituales patridticos no siempre fue-
ron tan solemnes y protocolares. En el primero de ellos —desde el pri-
mer gobierno propio hasta 1870—, las caracteristicas de los actos eran

149



Juan Luque

el entusiasmo, la participacion ciudadana y la ocupacion del espacio
publico por parte del pueblo, todo lo cual otorgaba a estos eventos
un tono familiar-nacional. En la prensa de la época se puede leer lo
siguiente:
Llegé el 25 de mayo (...) veiase dibujado en todos los rostros la
alegria (...). El guarango (...) a la par del pilluelo y del payaso son
los héroes de las fiestas (...). Desde el amanecer del dia 22 todo

el pueblo abandona sus casas y se desborda en las plazas, en los
bazares, en las tiendas (La Prensa, 25 de mayo de 1872).

El segundo momento se sittia entre 1880-1890, en un contexto en
que la proporcién de inmigrantes sobre la poblacién nativa de Buenos
Aires era la mas alta del mundo. La situacién que se daba era la falta
de referencia al ser argentino; las diversas colectividades realizaban
sus festividades afiorando la tierra que habian dejado. Esto supuso un
fuerte debilitamiento de las festividades argentinas y la preocupacién
de la dirigencia politica por la no referencia a un ntcleo cultural co-
mun argentino, como tampoco a un idioma oficial —el espanol-y las
réplicas de tradiciones de otros contextos. En el discurso de la época
puede leerse:

Ha llegado el momento de que el Congreso se ocupe, con cual-
quier pretexto y en cualquier circunstancia de que el extranjero
(...) sea afecto a la nacionalidad argentina porque puesto que los
extranjeros no tienen una patria aqui, se consagran al culto de la
patria ausente (Congreso de la Nacion, 1887, p. 427).

En este marco habia sido aprobada en 1884 la Ley 1420 de Ense-
nanza Obligatoria y Laica, pero no era suficiente para la argentiniza-
cién de la sociedad conformada por una gran masa inmigratoria. En
respuesta a esto es que se reglamentaron las fiestas patrias en el pais
entre los anos 1880 y 1890, con el objetivo de incorporar a un tronco
cultural comudn a toda la sociedad bajo el lema del patriotismo. Asi

150



La imagen de si a partir de los modelos de identificacién educativos

fueron tomando forma los actos oficiales en el contexto escolar regla-
mentando la celebracién de las fechas patrias (Gvirtz, 2000). La infan-
cia fue fundamental en este proceso de construccién de la nacién ar-
gentina. En 1888 se conformaron los batallones infantiles, que tenian
la misién de saludar a la “madre patria” en las plazas de la republica.

El tercer momento se circunscribe a la primera década de 1900,
en ocasion de los festejos del centenario de la patria (1910). Estas ce-
lebraciones eran la ocasién precisa para ajustar a una sociedad que
se consideraba desajustada, desintegrada y heterogénea. El problema
era el de la identidad nacional. Néstor Garcia Canclini (1990) afirma:
“Tener una identidad seria, ante todo, tener un pais, una ciudad (...),
una entidad donde todo lo compartido por los que habitan ese lu-
gar se vuelve idéntico o intercambiable” (p. 177). La cuarta imagen,
denominada “Ninos inmigrantes confraternizando luego de bajar
del barco” (1914), intenta dar cuenta de este contexto y nos permite
ver/imaginar/suponer, desde la 6ptica de quien sacé la foto, cémo se
encuentran o desencuentran los intereses politicos de la dirigencia
argentina frente a la inmigracion europea, su falta de sentido de per-
tenencia y las demandas que las diferentes instituciones del Estado
tendrian que asumir para argentinizar a esas infancias, para llegar a
ser como los/as jovenes de la foto 2. Podemos encontrar en estas ima-
genes puntos de partida (foto 4) y puntos de llegada (foto 2). Entre
ambas hay 22 anos de diferencia, pero existe un proyecto de nacio-
nalizacion y argentinizacién de las infancias. Un proceso de identifi-
cacién en que las imagenes nos muestran el despliegue de la fuerza
estatal, y dan cuenta de la construccién de sentidos, de un proceso por
medio del cual el sujeto, en palabras de Bleichmar (1995), localizado
topicamente en el yo, asimila un aspecto, una propiedad o atributo de
otro y se transforma total o parcialmente. Las imagenes no nos pue-
den decir todo, no nos informan sobre las resistencias que los sujetos
han presentado (o no) a los imperativos del poder politico.

151



Juan Luque

A partir de los aportes de Castoriadis (1997), sabemos que las so-
ciedades tienen multiples y diversas instituciones constructoras de
sentidos: escuela, Iglesia, Estado, medios de comunicacidn, etc. Estas
instituciones —sobre todo la escuela en sus inicios— han determinado
sentidos o significaciones sociales y han intentado modelar las sub-
jetividades de los individuos. Castoriadis, en un articulo publicado en
1997 sobre el imaginario social instituyente, desarrolla la nocién de
imaginacion sostenida, caracterizada como una funciéon que permite
el surgimiento de un flujo de representaciones, y que, al mismo tiem-
po, posibilita reparar rupturas y discontinuidades entre las mismas, lo
cual da lugar a la nocién de imaginario social. El autor entiende a los
imaginarios sociales como los valores, instituciones, leyes, simbolos
y mitos comunes a un grupo social. Estos pueden ser de caracter ins-
tituido o instituyente. En el primer caso, las significaciones sociales
descansan sobre instituciones cristalizadas y permiten perpetuar un
orden ya establecido, mientras que los imaginarios sociales de carac-
ter instituyente aluden al dinamismo propio de las transformaciones
sociales. A este tipo de significaciones también les da el nombre de ra-
dicales, porque crean una fisura en el orden establecido, dado que son
efecto de la capacidad de invencién y de creacion propia de la psique
de cada miembro de la sociedad.

Inés Dussel (2006; 2009) ha publicado varios trabajos que hacen
foco en las relaciones que se pueden establecer entre la imagen, la
educacion y la escuela. Para esta autora, los espacios educativos se
constituyen en escenarios fundamentales para la formacion de una
cultura visual, entendida como “un conjunto de discursos visuales que
construyen posiciones y que estan inscritos en practicas sociales, es-
trechamente asociados con las instituciones que nos otorgan el ‘dere-
cho de mirada’” (Dussel, 2009, p. 181).

Este trabajo preliminar, a partir de los estudios de Dussel, intenta
recuperar los sentidos que la autora les da a la circulacion y usos de

152



La imagen de si a partir de los modelos de identificacién educativos

determinadas imagenes educativas en el campo de la educacién en
Argentina. La utilizacién de imagenes pedagogicas determina regi-
menes visuales, y supone cierta educacién de la mirada. Dussel hace
una invitacién a cuestionar la selecciéon y los usos de determinadas
imagenes educativas a partir de dos preguntas centrales: la primera
sobre los efectos que produce una imagen y la segunda sobre como
educar la mirada. El foco estd puesto en saber que la produccién de
la imagen es una practica social, que al mirar se producen efectos
en los sujetos que miran y que ese acto puede tener la potencia de
identificaciéon o desidentificacién. Las imdgenes que compartimos
intentan construir una idea de un nosotros que va mas alla de ese
particular que representan. La practica de mirar —en este caso, unas
fotos del pasado— nos sitiia y forma parte de cierta historia comuin
de la educacién.

Las fotografias-imagenes en su calidad de préctica social nos ubi-
can frente a conceptos claves de los estudios sobre la imagen, como
son los de visién y visualidad. Podemos entender al primero como esa
posibilidad de captar que tiene el ojo humano, mientras que el segun-
do refiere al aspecto sociocultural. Este tltimo intenta dar cuenta de la
influencia que tiene la historia, la cultura, la politica, el conocimiento,
al momento de otorgar significados e interpretaciones a las imagenes.
Vemos, leemos y comprendemos las imdgenes que presentamos en
una trama social, politica y educativa concreta. Identificamos en ellas
ciertas tradiciones pedagdgicas que dan cuenta de procesos de socia-
lizaciéon de las infancias y de las juventudes.

La recuperacion de las fotografias escolares seleccionadas nos
acerca a la funcién social que adquirio el Estado argentino en la mi-
sién educadora de fines del siglo XIX y principios del XX. Estas ima-
genes nos dan pistas de cierto ordenamiento social que la educacién,
bajo la 6rbita estatal, tenia que realizar desde los ojos del patriotismo,
el higienismo y el normalismo. En ellas podemos identificar esa “méa-

153



Juan Luque

quina cultural” del texto de Beatriz Sarlo (1998), en el que describe
ese cotidiano escolar que la docencia argentina asumio a principios
del 1900.

Para culminar, podemos afirmar que el registro fotografico que el
lente humano nos dejé no esta desprovisto de politica. El ojo no es
neutral, sino que hay significacion personal de quien realiz6 ese re-
gistro, y esa forma de registrar nos posibilita tender puentes, cruces
entre las formas que asumié la educacion ayer y las de hoy, entre pa-
sado y presente. Este trabajo intenta recuperar el valor de la imagen,
pero sabiendo que esta no lo dice todo, porque, como sostiene Peter
Burke (2001) en Visto y no visto, las fotografias no son el espejo de la
realidad, sino que se constituyen en un espejo deformante, y en ese
defecto radica su virtud, ya que las imagenes pueden dar testimonio
de aquello que no es posible expresar con palabras.

Referencias bibliograficas

Bleichmar, S. (1995). Las condiciones de la identificacién. Revista
Asociacion Escuela Argentina de Psicoterapia para Graduados, 21,
201-219.

Bourdieu, P. (1989). Culto de la unidad y diferencias cultivadas. La
fotografia. Un arte intermedio. Nueva Imagen.

Burke, P. (2001). Capitulo I. En Visto y no visto. El uso de la imagen como
documento historico (pp. 25-41). Critica.

Castoriadis, C. (1997). El Imaginario Social Instituyente. Zona
Erégena, 35. https://www.ubiobio.cl/miweb/webfile/media/267/
Castoriadis%20Cornelius%20-%20E1%20Imaginario%20

Social%20Instituyente.pdf
Castel, R. (1989). Imagenes y Fantasmas. En P. Bourdieu (comp.), La

fotografia. Un arte intermedio (p. 58). Nueva Imagen.

Congreso Nacional (1887). Diario de Sesiones, p. 427.

Diker, G. (2009). ;Qué hay de nuevo en las nuevas infancias? Univ.
Nacional de General Sarmiento; Biblioteca Nacional.

154


https://www.ubiobio.cl/miweb/webfile/media/267/Castoriadis%20Cornelius%20-%20El%20Imaginario%20Social%20Instituyente.pdf
https://www.ubiobio.cl/miweb/webfile/media/267/Castoriadis%20Cornelius%20-%20El%20Imaginario%20Social%20Instituyente.pdf
https://www.ubiobio.cl/miweb/webfile/media/267/Castoriadis%20Cornelius%20-%20El%20Imaginario%20Social%20Instituyente.pdf

La imagen de si a partir de los modelos de identificacién educativos

Dussel, I. (2006). Educar la mirada: Reflexiones sobre una experiencia
de produccién audiovisual y de formacion docente. En I. Dussel y
D. Gutiérrez (comps.), Educar la mirada. Politicas y pedagogias de
la imagen (pp. 277- 294). Manantial.

Dussel, I. (2009). Escuela y cultura de la imagen: los nuevos
desafios. Nomadas, 30, 180-193. http://www.scielo.org.co/pdf/
noma/n30/n30a14.pdf

Frigerio, G. (2013). La division de las infancias. Ensayo sobre la

enigmadtica pulsion antiarcéntica. Fundacién La Hendija.

Garcia Canclini, N. (1990). Culturas hibridas. Estrategias para entrary
salir de la modernidad. CNCA / Grijalbo.

Gvirtz, S. (2000). Textos para repensar el dia a dia escolar. Sobre
cuerpos, vestuarios, espacios, lenguajes, ritos y modos de convivencia
en nuestra escuela. Santillana.

Jodelet, D. (1984). La representacién social: fenémenos, conceptos
y teoria. En S. Moscovici (ed.), Psicologia Social, II (pp. 469-
494). Paidés.

Lobato, M. (2019). Infancias argentinas. Edhasa.

Narodowski, M (1999). El lento camino de la desinfantilizacién y
Utopias a la carta. En Después de clase. Desencantos y desafios de
la escuela actual (pp. 39-58). Novedades.

Ortiz, J. A. (2023). La importancia de las fotografias como documento
histoérico: Surecuperacion y puesta en valor desde la biblioteca escolar.
Anuario sobre bibliotecas, archivos y museos escolares, 3, 64-78. https://
cendie.abc.gob.ar/revistas/index.php/abame/article/view/1653

Pineau, P. (2001). ;Por qué triunf6 la escuela?, o la modernidad dijo:
“Esto es educacion”, y la escuela respondid: “Yo me ocupo”. En P.
Pineau, I. Dussel y P. Caruso, La escuela como mdquina de educar.
Tres escritos sobre un proyecto de la modernidad (pp. 27-50). Paidos.

Puiggroés, A. (1990). Sujetos, disciplina y curriculum en los origenes del
sistema educativo argentino. Galerna.

155


http://www.scielo.org.co/pdf/noma/n30/n30a14.pdf
http://www.scielo.org.co/pdf/noma/n30/n30a14.pdf
https://cendie.abc.gob.ar/revistas/index.php/abame/article/view/1653
https://cendie.abc.gob.ar/revistas/index.php/abame/article/view/1653

Juan Luque

Sarlo, B. (1998). La mdquina cultural. Maestras, traductores y
vanguardistas. Ariel.

Sontag, S. (1977). Sobre la fotografia. The New York Review of Books. Ed.
Sudamericana.

Imdgenes extraidas del Archlvo General de Ia Nacion Argentina

nac1on7fbchd—IwAR1GmX1wA31n -tIDps8uECe1P4P7hR7XE25eBvUziQTd
HF4A[rpxaBawgQ

Imagen 1. Representacién de la Republica Argentina, sin datos,
Archivo General de la Nacion.

Imagen 2. Escolares entonando el Himno Nacional el dia de su
Celebracion. Buenos Aires, 1936. AGN-AGAS01-rg-2114-141360.

Imagen 3. El retorno de ninos a la escuela hace colapsar el transporte
publico. s/f. AR-AGN-DCO01-Ar-frpd-121-811317.

Imagen 4. Ninos inmigrantes confraternizando luego de bajar del
barco. 1914 AR-AGN-AGASO01-Ddf-rg-3241-146222.

Imagen 5. Clase de geografia en la Escuela Pedagdgica Sarmiento.
Tucuman, s/f. Archivo General de la Nacién, documento
fotografico. Cédigo: AR-AGN-AGASO01-DDF-rg-3034-168694.

156


https://www.argentina.gob.ar/interior/archivo-general-de-la-nacion?fbclid=IwAR1GmXiwA3ln-tlDps8uECe1P4P7hR7XE25eBvUziQTd_HF4AJrpxaBawq0
https://www.argentina.gob.ar/interior/archivo-general-de-la-nacion?fbclid=IwAR1GmXiwA3ln-tlDps8uECe1P4P7hR7XE25eBvUziQTd_HF4AJrpxaBawq0
https://www.argentina.gob.ar/interior/archivo-general-de-la-nacion?fbclid=IwAR1GmXiwA3ln-tlDps8uECe1P4P7hR7XE25eBvUziQTd_HF4AJrpxaBawq0

Apuntes para el “fuera de campo”. Heidegger
y las botas de campesino de Van Gogh

Milagros Kruk

Introduccion

Alguien toma una fotografia en el set de la pelicula La historia de
Adeéle H.; Truffaut, el director, encuadra con sus manos el rostro de la
enorme Isabelle Adjani y pauta para el director de fotografia qué en-
trard en el cuadro y qué quedara afuera. En la pantalla veremos solo el
rostro de la protagonista, Adele, pero no sabremos qué hace con sus
manos o0 cdmo es su postura o si mueve ansiosa los pies. Nada de eso.
Tampoco veremos las olas del mar en contraste con la expresién de
sus 0jos, ni cdmo el viento mueve los pastizales detras de ella. Eso es
el fuera de campo. Y eso es el cine, tal como lo define Martin Scorsese:
“El cine trata de lo que estd dentro del cuadro y de lo que estd fuera”.

Situar la camara, elegir el lente, el encuadre, la altura, la inclina-
cion, la iluminacién y la profundidad de campo es, en definitiva, el
oficio de hacer cine. Qué y cémo mostrar; qué y como hacer visible y
audible. Decisiones que constituyen una forma de componer una ima-
gen audiovisual que intenta llegar a un otro: los/as espectadores/as.

Pensar el fuera de campo requiere indagar los elementos carac-
teristicos del lenguaje cinematografico, problematizar el propio con-
cepto de lenguaje, pensar si existen reglas para ese lenguaje y la na-
turaleza de esos elementos, los cuales nutren el filme (enunciacién,

157



Milagros Kruk

representacion, denotacion, connotacién, simbolo, etc.). Y, por otro
lado, se deben considerar los mecanismos de proyeccion y recep-
cién (aspectos sociales, culturales y mecanicos). Sin embargo, no es
el objetivo de estas paginas investigar tales aspectos técnicos y con-
ceptuales. Nuestra propuesta es reflexionar sobre el fuera de campo
desde una perspectiva sensible y poética. Para este fin, recurriremos
al ejemplo que cita Heidegger en su conferencia sobre el origen de
la obra de arte, donde hace un anélisis filoséfico, pero que también
procura rescatar la sensibilidad que surge en el encuentro con la obra.
Buscamos detenernos en las manos de Truffaut, en los ojos de Isabelle
Adjani, en la ausencia de mar, en el sonido del viento y en el universo
que eso abre en el relato cinematografico. ;Qué puede mostrarnos el
cine?, ;a qué nos enfrenta?

Partimos de un axioma segun el cual el cine construye relato.
Decimos y aceptamos que un grupo de personas imagina e idea una
historia, toma decisiones y realiza ciertas acciones que, a través de
un mecanismo tecnolégico, es recibida por otro grupo de personas
que audiovisiona un relato, con su mirada no inocente y cargada de
historia y cultura.

Fuera de campo: aspecto técnico

Para comenzar, debemos definir el concepto de fuera de campo.
Este se define en contraposicion al de espacio de campo, que hace refe-
rencia a todo aquello visible en el encuadre del plano, es decir, lo que
se ve en la imagen proyectada (la pelicula). En relacién con esto, deci-
mos que el fuera de campo es “lo no visible en la imagen proyectada”
(Gémez Tarin, 2003, p. 69).

En la imagen audiovisual, el cuadro delimita una porcién de espa-
cio que resulta en el espacio de campo. El director encuadra cada vez
que define esa porcion.

Ahora bien, Noel Burch (2004) afirma que, si la definicién de espa-
cio de campo puede resultarnos sencilla, el fuera de campo deviene en

158



Apuntes para el “fuera de campo”. Heidegger y las botas de campesino de Van Gogh

un concepto mucho mas complejo. Pensemos en esta cuestion. En pri-
mer lugar, el concepto de “aquello que no esta en cuadro” necesaria-
mente hace referencia a las cuatro dimensiones por fuera del cuadro:
derecha, izquierda, arriba y abajo. Pero también alude a las dimen-
siones de detrds de cdmara y al mads alla, hacia la linea del horizonte.

A la hora de definir el encuadre y componer el cuadro hay un fue-
ra de campo siempre implicito que el espectador también construye,
reconstruye o imagina. Esto es facil de entender a través del sonido: si
en el espacio de campo vemos un bosque de arboles y en off (fuera de
campo) se escucha el sonido de agua corriendo, rdpidamente enten-
deremos que en ese bosque hay una fuente de agua cerca, un arroyo
quizas, incluso si no lo vemos. El espectador infiere que el agua esta
a un movimiento de camara de ser descubierta y entrar en cuadro; de
esta manera, se vincula con el off. Esta actitud, que hoy nos parece tan
obvia, casi intuitiva, es un cédigo que aprendimos a establecer con el
off. Ya volveremos sobre esto.

El fuera de campo se construye ademas con las técnicas del raccord,!
toda vez que los personajes salen o entran de cuadro (raccord de di-
reccién o movimiento), dirigen su mirada al off (raccord de mirada) y
se relacionan con los objetos en escena. El cuadro es un recorte de un
espacio mas amplio y complejo que el espectador puede ir reconstru-
yendo en su cabeza, como un mapa, y no necesita ver todo para saber
que ese espacio sigue ahi. Podemos decir que el fuera de campo es lo
ausente que estd presente.

Estas afirmaciones se enmarcan en un sistema de produccién y
reproduccién de un tipo de formato cinematografico estandarizado
que Noel Burch llama modo de representacion institucional (2004).

! El raccord se construye a partir de cualquier elemento de continuidad entre pla-
nos. Puede ser espacial (direccién, movimiento, mirada, objetos, posicién) o temporal.
A través del raccord se homogeniza el corte y el salto entre los diferentes planos (ver
Burch, 2004).

159



Milagros Kruk

Desde su nacimiento, el cine estuvo condicionado por diferentes
factores, tanto técnicos como econdémicos. Las complejidades técni-
cas (requerimientos especiales de iluminacion, complejidad y costo
del celuloide, entre otras) dialogaron desde el inicio con cuestiones
econdmicas vy, si bien los hermanos Lumiére no confiaron en la con-
tinuidad del cine mas alla de agotada la novedad, en Estados Unidos
buscaron los medios para convertir esa novedad en un negocio ren-
table. En este camino, la pelicula El nacimiento de una nacién de D.
W. Griffith (1915) fue fundamental, porque se atrevié a experimen-
tar con recursos que le dieron al cine mayor versatilidad y mostraron
que las posibilidades que ese lenguaje podia ofrecer eran inagotables.
Ante un cine estatico y repetitivo —lo que Burch (2004) denomina modo
de representacion primitivo y que en general es designado como “cine
primitivo”-, Griffith jugd con el montaje, los movimientos de cadmara,
el primer plano, la actuacién y el sonido. Cosas tan sencillas como el
plano y contraplano en un didlogo entre dos personajes fueron en ese
momento materia de experimentacion y luego establecieron un cédigo.

Sobre esta base se fue constituyendo el sistema de grandes estu-
dios y con ellos el modo de representacion institucional (MRI). Este
funciona como una especie de sello de garantia y calidad por medio
del cual la industria certifica sus producciones. El MRI es, en definiti-
va, un manual para hacer y mirar peliculas; estandariza y normaliza
la educacién audiovisual, tanto a la hora de hacer una pelicula como
de audiovisionarla; define cudles y como son los planos, qué efectos
tienen, cémo mover la cdmara, como iluminar, como escribir una
pelicula y como montarla.

El objetivo de este modo de representacién es sostener la “ilu-
sién de realidad”,? es decir, ofrecer al espectador una experiencia co-
herente y continua. Para esto, el montaje es clave, ya que debe unir

2 “en el cine el término ‘ilusién de realidad’ enmascara la existencia de un sistema
racionalmente selectivo de intercambio simbélico” (Burch, 1991, p. 247).

160



Apuntes para el “fuera de campo”. Heidegger y las botas de campesino de Van Gogh

elementos disimiles, como los planos y las escenas, que se obtienen
de la experiencia fragmentada y no cronoldgica del rodaje, que se ade-
cua a exigencias de produccién® mds que a circunstancias creativas.
Las peliculas de la industria garantizan un producto suave y coémodo,
donde se borra el montaje y se intenta llenar todo vacio, para que lo
ausente no sea una amenaza. Con relacion a esto, el teérico del cine
Christian Metz (2001) afirma que la institucion cinematografica esta
compuesta por dos maquinarias: por un lado, la industria del cine, que
tiene por objetivo llenar las salas, y, por otro, la maquinaria mental
“histéricamente interiorizada por los espectadores ‘acostumbrados al
cine’ y capaz de prepararlos para consumir peliculas” (p. 23). Ambas
maquinarias intentan que el espectador establezca una buena rela-
cién con el objeto-pelicula, principalmente de placer y disfrute. Una
mala relacién (displacer) es una catastrofe para la institucion cinema-
togréafica, porque amenaza sus intereses.

Ahora bien, ;por qué lo ausente seria una amenaza?, y ;cémo el
montaje puede colaborar con el MRI? Técnicamente, el montaje es la
ordenacién de los elementos audiovisuales (planos y sonidos) que ga-
rantiza la representacion audiovisual. En el cine, segtin el MRI, esta or-
denacion es causal: genera una légica progresiva, de aparente unidad y
transparente conexion entre escenas y planos. Sin embargo, como afir-
ma Michaud (2017), el montaje aproxima aquello que no esta dispuesto
a hacerlo. A través de diferentes decisiones de montaje podemos disi-
mular la sutura, desviando la atencién del espacio vacio entre las ima-
genes (lo ausente) o, por el contrario, reflexionar sobre ella'y esa ausen-
cia. En cuanto al montaje —y las decisiones que supone tomar partido
en relacién con este—, Didi-Huberman (2008) afirma que “El montaje

3 Dentro de estas exigencias estdn las de maximizacion del tiempo, ahorro de
recursos e inversion, optimizacién del decorado y vestuario, coordinacién del equipo
humano, entre muchas otras mas que varian dependiendo del tipo de produccién y
presupuesto.

161



Milagros Kruk

seria un método de conocimiento y un procedimiento formal nacido de
la guerra, que toma acta del ‘desorden del mundo’” (p. 98).

Suavizar la diferencia o resaltarla: el montaje oscila entre estos po-
los. En el espacio del “entre”, ahi, en medio de las imdgenes, vibra una
pluralidad de sentidos que el MRI intenta acallar con la 16gica univoca,
causal y homogénea. Algo similar ocurre con el fuera de campo.

Podria pensarse al fuera de campo como un concepto heredado de
la literatura o la pintura, ya que el cine carga con la herencia de otras
artes. Sin embargo, el cine también supo modificar, expandir y rein-
terpretar esa herencia y crear cédigos propios. Por ejemplo, la elipsis,
tal como es entendida en la literatura, no es sencillamente trasladable
al cine, sino que la elipsis audiovisual tiene sus propias caracteristicas
e implicancias.*

En el caso del fuera de campo,

tampoco encontramos su eco en la pintura, pese a la existencia de
una delimitacién fisica [enmarcado]; el cuadro pictérico se cierra
sobre si mismo, es centripeto, mientras que el filmico es centri-
fugo, su imagen llama [se abre] hacia algo que esta mas alla de él
(Gémez Tarin, 2003, p. 400).

En el cine, el fuera de campo “estd presente” y se proyecta siempre
a ese mas alla; no es meramente eso ausente, como aquello sin rele-
vancia y que quedo6 afuera. El fuera de campo conforma una ficciéon y
una narrativa en el espectador a partir de la propuesta del director,
quien conduce a aquel a creer en ciertas cosas a partir de lo que se
muestra, sugiere y omite en el cuadro. El fuera de campo hace referen-
cia no solo a lo que no esta proyectado en la pantalla o a los elementos
diegéticos y no diegéticos; implica un imaginario profilmico cultural,
social, politico e histérico —esa regulacion social de la metapsicologia
espectatorial que enuncia Metz (2001)-.

4 Al respecto, ver Goémez Tarin (2003).

162



Apuntes para el “fuera de campo”. Heidegger y las botas de campesino de Van Gogh

Si desde la perspectiva técnica el fuera de campo es inmanen-
te al aparato cinematografico, el MRI comienza a operar a partir de
alli. El tipo de encuadre y tamano de lente ya conforman nuestra
relacién con el objeto-pelicula, el off y nuestras expectativas. Por
ejemplo, un caso claro de esto es la utilizacién de grandes angulares
0 panoramicas en el género western. Esta constante funciona como
un pacto entre realizadores y espectadores, un pacto silencioso en
el que se ve claramente coémo se estandarizan y solidifican ciertas
formas en ese lenguaje audiovisual: un western sin paisaje, sin de-
sierto, sin tonos marrones, sin la amplitud necesaria para ver a dos
pistoleros apuntandose a metros de distancia, corre el riesgo de no
identificarse o ser catalogado de “estafa” por el publico que gusta de
lo tradicional.’

Pero estas convenciones o los recursos técnicos, como el raccord,
no agotan las cuestiones al momento de reflexionar sobre el fuera de
campo. En palabras de Gomez Tarin (2003):

El espacio y el tiempo cinematograficos se sustentan en la uti-
lizacién de lo ausente, que da cuerpo a la imagen manifestada.
Estas ausencias contribuyen a la construccién del espacio habi-
table, homogeneizandolo, pero también generan un amplio nivel
de inestabilidad, que el discurso hegemoénico intenta y consigue
eludir (p. 362).

La polisemia a la que nos enfrenta el fuera de campo es una carac-
teristica que el MRI intenta contener y eliminar. De hecho, las pelicu-
las que habitan esta polisemia —y que por tanto demandan del espec-
tador un esfuerzo que puede redundar en displacer filmico (una “mala
pelicula”)-, reciben el nombre de “peliculas de autor”. En estos casos,

5 Esto también ocurre en el cine de terror, en subgéneros como el slasher, en el
cual cualquier novedad que se aparte de los cdnones impuestos por Jason, Michael
Myers o Ghostface es duramente criticada. Solo se aceptan las buenas y justificadas va-
riaciones dentro del subgénero.

163



Milagros Kruk

la industria no se hace cargo del éxito ni, sobre todo, del esperado
fracaso® de la pelicula.

Pareciera entonces que la cuestién del fuera de campo posee varias
aristas y no se agota en una cuestion técnica. Cuando decimos que el
espectador proyecta en el fuera de campo, se ponen en juego diferentes
elementos, no solo la normalizacién espectatorial del MRI, sino eso que
llamamos aspectos prefilmicos. Para indagar esta cuestién, propone-
mos reflexionar en torno a algunas ideas heideggerianas.

Fuera de campo: un punto de partida
desde la filosofia de Heidegger

En su muy conocida y citada conferencia El origen de la obra de arte,
Heidegger (2010) aborda la cuestion del cardcter de obra de la obra de
arte. En este apartado quisiera retomar algunos puntos de esta confe-
rencia, los cuales nos invitan a reflexionar sobre el fuera de campo.

Como deciamos, Heidegger se pregunta por la obra de arte; quiere
dar con su origen, entender por qué la obra es lo que es. Y tal como
él lo define, el origen no es mas que la pregunta por la esencia. Este
es el punto de partida de la bisqueda del filésofo alemdn vy, en ese
camino de andlisis, Heidegger (2010) resalta que, al contemplar una
obra de arte, notamos que se presenta como una cosa. Es entonces que
se detiene a pensar en el caracter de cosa de la obra, para lo cual se
pregunta qué es la cosa, a fin de indagar si desde alli podemos obtener
algtn indicio sobre la esencia de la obra de arte.

Como en la mayoria de sus trabajos, Heidegger va a desmenuzar
el concepto, haciendo un analisis profundo de las categorias hereda-
das de la metafisica tradicional. Su postura es clara: la manera tradi-

¢ Este fracaso viene de la mano de una baja taquilla (y, por ende, baja recaudacién)
y limitada circulacién, circunscrita a festivales o pablicos especializados. Son pocos los
directores que, pertenecientes al cine de autor, obtuvieron alguna popularidad o mu-
cha. Un ejemplo es el de David Lynch, cuyas peliculas cripticas y “lynchianas” lograron
buena recepcion y se convirtieron en filmes de culto.

164



Apuntes para el “fuera de campo”. Heidegger y las botas de campesino de Van Gogh

cional de concebir la cosa —esa herencia metafisica—" ha impedido la
meditacion y comprension del ser del ente en su dimensién, ya sea
como cosa, utensilio u obra. Es decir, eso que se nos presenta como
obvio no esconde mas que oscuridad y entorpece el correcto camino
para dar con la esencia del ser. Es por esto por lo que Heidegger ira
enumerando las interpretaciones de la coseidad de la cosa para mos-
trar esa oscuridad.

En relacién con el objeto de este andlisis, Heidegger (2010) des-
taca algo interesante: “tal vez lo que en éste y otros casos parecidos
llamamos sentimientos o estados de animo sea mas razonable, esto
es, mas receptivo y sensible, por el hecho de estar mas abierto al ser
que cualquier tipo de razén” (p. 17). En este cuestionamiento que
hace de la metafisica, el filésofo propone una forma de adentrarnos
en el asunto que no sea guiada estrictamente por el pensar, es decir,
por los procedimientos de dicha tradicién. Incluso insiste: “Es la cosa
la que, en su insignificancia, escapa mas obstinadamente al pensar”
(Heidegger, 2010, p. 22). Para el fil6sofo, la metafisica ha oscurecido la
cuestion al punto de ubicar la cosa en esa insignificancia que lo Ginico
que hace es alejarnos mas de lo que buscamos. Ahora bien, el estado
receptivo del sentir quizad pueda abrirnos ante eso oscurecido por el
calculo metafisico.

Si indagamos en la cosa, obtenemos que conforme con la tradi-
cién metafisica esta siempre ha sido interpretada como utensilio, y en
este marco, el de la cosa como utensilio, Heidegger (2010) se vuelve a
preguntar por el caracter de utensilio del utensilio para ver si esto da

7 En esta tradicion, la metafisica se ha vinculado con la estética desde un lugar de
jerarquia. Esto resulta de la oposicién de sujeto (metafisica) y objeto (estética), forma-
racional (metafisica) y materia-irracional (estética). Como destaca Heidegger (2010):
“La diferenciacion entre materia y forma es el esquema conceptual por antonomasia
para toda estética y teoria del arte (...)” (p. 18). En oposicion con esto, el fildsofo aleman
mostrara que la estética no necesita sujecion o justificacion, porque la obra de arte es
una manifestacion del ser y puesta en obra de la verdad (como dimensién del ser).

165



Milagros Kruk

alguna pista del caracter de cosa de la cosa, evitando convertir nueva-
mente la cosa o la obra en modalidades del utensilio (p. 22).

Es a este punto al cual queria llegar, porque es aqui donde Hei-
degger (2010) introduce el ejemplo de la pintura de Van Gogh Par de
botas.® El filésofo lo utiliza “como ejemplo de un utensilio corriente:
un par de botas de campesino” (p. 23), y para reflexionar sobre ese
utensilio —uno tan comin y que todo el mundo conoce- afirma que
ni siquiera es necesario tener un ejemplar en las manos, basta con un
“ejemplo grafico” (p. 23). Cuando Heidegger dice que todo el mundo
sabe qué es un zapato de campesino, como estd compuesto y para
qué se usa, esta haciendo referencia a un tipo de conocimiento prac-
tico, una precomprensién, un saber no filoséfico o tedrico que surge
en el encuentro con el ente: “El ser-utensilio del utensilio reside en
su utilidad” (Heidegger, 2010, p. 23). Al entregarnos a su uso, en ese
encuentro con el utensilio, se nos hace patente su ser. Es decir, cuanto
menos reflexionamos y mas lo usamos, mas nos vinculamos con el
ser-utensilio del utensilio. Entonces, ese ejemplo figurativo —esas bo-
tas genéricas pintadas por Van Gogh- poco nos hablan del ser-utensi-
lio del utensilio. Sin embargo:

En la oscura boca del gastado interior del zapato esta grabada la
fatiga de los pasos de la faena. En la ruda y robusta pesadez de las
botas ha quedado apresada la obstinacién del lento avanzar a lo
largo de los extendidos y monétonos surcos del campo mientras
sopla un viento helado. En el cuero estd estampada la humedad
y el barro del suelo. Bajo las suelas se despliega toda la soledad
del camino del campo cuando cae la tarde. En el zapato tiembla
la callada llamada de la tierra, su silencioso regalo del trigo ma-

8 Alo largo de su carrera, Vincent Van Gogh pinté varias veces la composicién “par
de botas”. En estas pinturas se representa un par de botas gastadas y viejas. Es por esta
razdén que no citamos la obra especifica, sino mas bien como tépico. Heidegger (2010)
hace algo similar, llamando a esta composicién “par de botas de campesino” (p. 23).

166



Apuntes para el “fuera de campo”. Heidegger y las botas de campesino de Van Gogh

duro, su enigmatica renuncia de si misma en el yermo barbecho
del campo invernal. A través de este utensilio pasa todo el callado
temor por tener seguro el pan, toda la silenciosa alegria por haber
vuelto a vencer la miseria, toda la angustia ante el nacimiento
proximo y el escalofrio ante la amenaza de la muerte (Heidegger,
2010, p. 23).

El campesino o la campesina que usa las botas sabe y experimen-
ta el ser-utensilio del utensilio cuando labra la tierra y se abandona
a la tarea. Sin embargo, también sabe todo aquello que Heidegger
describe que habita en la oscura boca del gastado interior del zapato:
esa callada fatiga y angustia. El fildsofo lo resalta con la siguiente fra-
se: “Es cierto que el ser-utensilio del utensilio reside en su utilidad,
pero a su vez esta reside en la plenitud de un modo de ser esencial del
utensilio. Lo llamamos su fiabilidad” (Heidegger, 2010, p. 24). Pode-
mos abandonarnos en el uso del utensilio porque su utilidad reside
en su fiabilidad. Ese uso es la consecuencia de la fiabilidad del uten-
silio. La campesina usa el utensilio, que se desgasta y se consume,
lo mismo que la fiabilidad se pierde en ese uso; tanto se corroe que
solo queda el uso, y el utensilio pasa a ser un vulgar mero-utensilio.
Lo vaciamos de su origen (la fiabilidad) y se vulgariza, por decirlo asi.
Esto no corrompe al utensilio; por el contrario, es parte de su ser y
su fiabilidad.

Entonces, el ejemplo de las botas de campesino vino a asistir en la
reflexién sobre la fiabilidad del utensilio. Si bien no es nuestro objeti-
vo indagar en estas conclusiones de Heidegger, nos interesa destacar
que fue mirando el par de botas de la pintura que se nos hizo presente
su olvidada fiabilidad. El fil6sofo aleman afirma que la proximidad con
la obra nos llevé a un lugar distinto al que ocupamos normalmente;
esa proximidad abri6 en nosotros una dimension por lo general opa-
cada en el uso o en el contacto cotidiano con los utensilios.

Para Heidegger (2010), entonces, mientras se intentaba ilustrar el

167



Milagros Kruk

utensilio, emergio algo sobre el ser-obra de la obra: “El cuadro de Van
Gogh es la apertura por la que atisba lo que es de verdad el utensilio”
(p- 25). En la obra hubo un desocultamiento del ser de las botas de
campesino. En este punto, el filsofo pronuncia su famosa frase: “En
la obra de arte se ha puesto manos a la obra la verdad de lo ente” (Hei-
degger, 2010, p. 25).°

La obra de arte, entonces, lejos de producir lo bello —como lo en-
tendia la estética tradicional—, se vincula con la verdad. Esto no se re-
duce a una cuestion de adecuacion a la realidad, en tanto la obra imita
un objeto particular y en esa imitacion obtiene la esencia del objeto.
Por el contrario, el ser obra de la obra es uno de los pocos modos esen-
ciales del acontecer de la verdad: “El desocultamiento (la verdad) no
es ni una propiedad de las cosas en el sentido de lo ente ni una propie-
dad de las proposiciones” (Heidegger, 2010, p. 39). Agregamos a esto:
la verdad es aquello que obra en la obra, su esencia.

A partir del ejemplo de la pintura del par de botas, nos interesa
detenernos en la idea de que en el encuentro con la obra emergen
cuestiones que, si bien no son observables en la misma, obran en ella
de algin modo (;lo ausente-presente?). La fatiga del sano trabajo, la
angustia por el futuro incierto, la ardua tarea del campo, solitaria e
inclemente. La obra permite que emerjan todos estos sentimientos;
por los menos fue asi para Heidegger, que, al mirar la pintura de Van
Gogh, nos enuncia esos sentimientos que escapan a la observacion o
a la mera descripcion del par de botas de campesino. En su actitud de

 Si bien a esta altura del texto Heidegger utiliza la palabra verdad, luego va a
profundizar su andlisis y echar luz sobre el uso de este concepto. Incluso afirma: “La ne-
gligencia con que usamos esta palabra fundamental nos indica lo pequeno e imperfecto
que es nuestro conocimiento sobre la esencia de la verdad.” (2010, p. 36). Finalmente,
adopta el concepto de desocultamiento del ente. Es decir, la obra no es verdadera, no
representa algo verdadero (lo que seria una adecuacion singular y particular con un
ente), sino que acontece la verdad como ese desocultamiento, en este caso, del calzado
del campesino (Heidegger, 2010).

168



Apuntes para el “fuera de campo”. Heidegger y las botas de campesino de Van Gogh

espectador, Heidegger mismo nos ha revelado mucho sobre el ser-es-
pectador del espectador. En definitiva, no existe una imagen de “bajo
las suelas se despliega toda la soledad del camino del campo cuando
cae la tarde” (Heidegger, 2010, p. 23), tan solo es la imagen de un par
de botas de cuero gastado, con los cordones desatados, desordenadas
en un lugar impreciso y borroso.

De hecho, la pintura de Van Gogh representa a cualquier par de
botas y es Heidegger quien las nombra como “botas de campesino”.
Es un gesto arbitrario con el que podemos estar de acuerdo. Intuimos
—por la forma, el material y el desgaste— que es un calzado de trabajo;
la moda vy el contexto histdrico lo ubican en el trabajo del campo.

Quiza si alguien no conoce el trabajo del campesino o nunca visitd
el campo, no llegue a la conclusién “botas de campesino”, pero sin
duda ese espectador intentara buscarle un mundo a ese par de bo-
tas, un mundo que lo contenga, lo signifique y revalorice. Es decir, no
importa tanto la “arbitrariedad” de ubicarlas en el trabajo del campo
como el gesto de construir ese fuera de campo.

El analisis heideggeriano continda y se profundiza. Quisiéramos
resaltar algunos puntos de manera algo esquematica, con el solo obje-
tivo de reforzar algunas ideas que, consideramos, pueden dialogar con
el concepto de fuera de campo:

Las obras de arte siempre se inscriben en un mundo' que las ve
nacer, pero este mundo cambia, se derrumba, y la obra pasa a habitar
otro mundo. Esto nos muestra que la obra siempre esta en relacién.
Heidegger (2010) afirma que es la obra de arte la que le da a las cosas

10 “Un mundo es lo inobjetivo a lo que estamos sometidos mientras las vias del
nacimiento y la muerte, la bendicién y la maldicién nos mantengan arrobados en el
ser. Donde se toman las decisiones mas esenciales de nuestra historia, que nosotros
aceptamos o desechamos (...), alli, el mundo hace mundo” (Heidegger, 2010, p. 32). El
ser humano tiene mundo; no asi las plantas y los animales, aunque forman parte del
entorno del mundo, ese mundo que es para el humano, donde también habitan los
utensilios y su fiabilidad.

169



Milagros Kruk

su rostro y a los hombres la visién de si mismos. La obra dialoga con
lo que la rodea, y en ese dialogo las cosas se realzan.!!

La obra de arte se retira y hace emerger la tierra, que es lo que da
el refugio a la obra. La tierra es aquello por lo que la obra siempre se
mantiene impenetrable y esquiva, a pesar de nuestros esfuerzos para
apropiarla por completo. Si, por un lado, la obra se relaciona y esta
en vinculo con un mundo cambiante, por el otro, un aspecto de su ser
siempre esta en retirada al refugio de la tierra. Para ilustrar el con-
cepto de tierra, Heidegger utiliza el ejemplo de la piedra, que resulta,
ademads de claro, muy poético:

La piedra pesa y mantiene su pesadez. Pero al confrontarnos con
su peso, la pesadez se vuelve al mismo tiempo impenetrable. Si a
pesar de todo partimos la roca para intentar penetrarla, veremos
que sus pedazos nunca muestran algo interno y abierto, sino que
la piedra se vuelve a refugiar en el acto en la misma sorda pesadez
y masa de sus pedazos (Heidegger, 2010, p. 33).

La obra es resultado de ser-creacion (la labor del artista), pero esto
estd determinado a partir del ser-obra de la obra (desocultamiento).
Crear no es mas que dejar emerger el desocultamiento, impulsarse
hacia el espacio abierto.

La obra tiene el poder de hacer emerger lo no-habitual cuando
abre mundo, cortando los lazos de seguridad con un mundo estable.
A través de la obra y su apertura, podemos transformar las relaciones
habituales con el mundo (Heidegger, 2010).

El desocultamiento que obra en la obra resulta del combate en-
tre el mundo y la tierra, entre aquello que se abre y aquello que se
repliega; entre lo que se muestra y lo que se oculta. La verdad como
desocultamiento habita en la tension entre eso que se desvela (Heide-
gger lo nombra como claro) y el encubrimiento. Siempre ante las cosas

11" Analiza esto en torno al templo griego. Ver Heidegger (2010, p. 29 y ss.).

170



Apuntes para el “fuera de campo”. Heidegger y las botas de campesino de Van Gogh

estamos en un lugar velado, de alguna manera. Siempre hay ante no-
sotros un fuera de campo que forma parte del campo. “Lo ente es fa-
miliar, seguro, inspira confianza. Pero sin embargo hay un constante
encubrimiento que recorre el claro bajo la doble forma de la negacién
y el disimulo” (Heidegger, 2010, p. 39). A la verdad le pertenece su
propio velo, su retirada y constante huida.

En la obra y a través de la obra se abre la posibilidad del des-
ocultamiento, tal como las botas de campesino abrieron ante no-
sotros el mundo del trabajo de campo. A la vez, nos enfrentamos al
repliegue en la tierra de esa obra enigmdtica que siempre deja un
sabor amargo.

Apuntes para el fuera de campo

Didi-Huberman, en su texto Lo que vemos, lo que nos mira (2021),
hace un interesante andlisis en relacion con la actitud que puede dar-
se ante una obra y esa apertura de mundo. El tedrico francés se centra
en el tipo de experiencia que podemos tener cuando nos enfrentamos
a una tumba (imaginemos una tumba de marmol, un nicho rectangu-
lar de piedra y no tan solo la lapida sobresaliente de la tierra). Vemos
un cuerpo, un volumen de piedra, quiza tallada o decorada, y sabemos
que dentro yace un cuerpo sin vida. Es la experiencia de enfrentarnos
a la paradoja de un volumen vacio (Didi-Huberman, 2021). Explique-
mos a qué nos estamos refiriendo. Cuando posamos la mirada en esa
tumba, entonces, la experiencia se abre en dos: por un lado, vemos
la tumba como volumen, como una masa de piedra tallada; por otro,
estd lo que nos mira, la tumba nos devuelve una mirada que nos in-
terpela y nos obliga a abrirnos a la experiencia del vaciamiento. Este
vaciamiento no tiene nada que ver con la cuestion de la tumba como
volumen, como obra, como cosa; por el contrario, cuando la tumba
me mira, toca en mi la angustia de ser, sabiendo que también me en-
tregaré al vacio, ese vacio que aqueja a la tumba, escindida entre el
volumen y el vaciamiento de vida.

171



Milagros Kruk

Esto deviene en un sentimiento de angustia que puede intentar
reprimirse: “Suturar la angustia no consiste en otra cosa que en re-
primir, es decir en creer colmar el vacio colocando cada término de la
escision en un espacio cerrado, propio y bien guardado por la razén”
(Didi-Huberman, 2021, p. 20). Esto equivale a quedarnos solo en el
volumen de la tumba, negar que nos mira, clausurar la experiencia de
la mirada. Pero para Didi-Huberman (2021) hay algo mas en esta ac-
titud, en esta clausura: “Una voluntad de limitarse a cualquier precio
a lo que vemos, para ignorar que ese volumen no es indiferente” (p.
21). Esto no es mas que un ejercicio de la tautologia (Didi-Huberman,
2021), en el cual una tumba no es otra cosa que un volumen en el
espacio y nada mas: es lo que es, tal como lo ven mis ojos. La total
victoria del lenguaje sobre la mirada, una victoria que logra obturar
toda posibilidad de la apertura del claro, en términos heideggerianos;
el triunfo de la domesticacién del mundo y la imposibilidad de alterar
lo habitual y nuestra relacion con el mundo.

Frente a este hombre de la tautologia esta el hombre de la creen-
cia (Didi-Huberman, 2021), que prefiere ver en la tumba una superla-
tiva abundancia que supera la propia presencia de la tumba; pone en
un mas alla aquello que la tumba invoca cuando la miramos. También
es un triunfo del lenguaje, ya que la imaginacion opera en un discurso
desbordado y, como tal, dogmadtico. Se trasciende la tumba y la angus-
tia de la muerte a un plano discursivo ajeno a esta experiencia.

Cuando Heidegger menciona el ejemplo de la pintura de Van Gogh
y describe lo que ve, podemos pensarlo en los términos que plantea
Didi-Huberman: el hombre de la tautologia ve en el lienzo un par de
zapatos y nada mds, solo un par de zapatos gastados y sucios; por su
parte, el hombre de la creencia intentara ir mas alla, dotar a ese par
de zapatos de un aspecto mistico y metafisico. Sin embargo, cuando
lo miramos y este nos devuelve la mirada, surge eso que describe Hei-
degger: en ese par de zapatos vibra la angustia de la muerte, el miedo

172



Apuntes para el “fuera de campo”. Heidegger y las botas de campesino de Van Gogh

al hambre y la ilusién de la vida préspera. No se trata de una creencia,
de una imposicién de la imaginacién, sino que la mirada que nos de-
vuelve la obra es el propio desocultamiento de lo ente.

Hasta aqui hemos hecho un repaso por el fuera de campo desde
su aspecto técnico, para luego buscar en las reflexiones de Heidegger
sobre la obra de arte algunos puntos que nos sirvan para profundizar
sobre dicho aspecto. Vimos que el ser-obra de la obra es ese desocul-
tamiento de lo ente al que nos enfrenta la obra y ese desocultamiento
en la tension entre lo que muestra y lo que se repliega en la obra. En
este gesto de retirada de la obra, en la dimensidén sensible de esta, asi
como también la apertura de mundo a la que nos enfrenta, identifi-
camos los rasgos del fuera de campo, como aquello no-observable y
presente en la obra. En lo que sigue, como apuntes para continuar
esta linea de andlisis, propongo retomar el trabajo de dos cineastas y
pensadores del arte.

En una habitacion destruida, con paredes descascaradas e invadi-
das por la negra humedad, la mujer se lava el cabello en un barril con
agua. El, el padre, la ayuda a enjuagarlo. Ella, la madre, se acomoda la
larga cabellera rubia, sonrie y recorre el lugar con sensualidad, ajena a
la mamposteria de yeso que se desprende del techo y cae junto a ella.
Corte. El hijo y la madre hablan por teléfono, discuten; una casa vacia
y algo triste. Corte. Un viento fuerte sacude las ramas de un monte
estival; detras, el campo verde y el cielo grisaceo del atardecer. Corte.

El hijo, Andrei Tarkovski, espia los recuerdos de su infancia. El
espejo (Tarkovski, 1975), pelicula rusa estrenada en 1975, se nutre de
esas secuencias que se van hilvanando y tensando en torno a ideas
y sentimientos (evitamos decir trama). Es cine de autor y, como tal,
no sigue las normas del MRI; no hay progresién ni conclusién. Las
secuencias se dan cronolégicamente desordenadas y poco importa
precisar el tiempo presente de la voz narrativa. Es una pelicula sobre
la memoria y la memoria no es un relato ordenado. Un nifio visita a

173



Milagros Kruk

una vecina con su madre; se lo nota incomodo y es claro que no quiere
estar alli. La madre hace un esfuerzo para entablar una relaciéon con
la vecina y promete compartirle un secreto femenino. La imagen se
demora, no tiene prisa. El nino se mira al espejo y evita el reflejo hasta
que finalmente acepta encontrarse con él. La escena se sostiene por
dos minutos. Los recuerdos son esas impresiones difusas y emotivas
que tenemos de los sucesos, que no registramos tal y como fueron,
sino tal y como nos afectaron.

El espejo recibi6 criticas polarizadas. Muchos dijeron que era in-
comprensible, elitista y hermética (Tarkovski, 2002). Y, sin embargo,
una espectadora escribi6 al director:

Muchas gracias por su El espejo. Asi, exactamente asi, fue mi ni-
nez... Pero, ;como se ha enterado usted? Un viento idéntico hubo
entonces, y una tormenta similar... “Galka, echa al gato” —me grita
la abuela... Oscuridad en la habitacién... Y también se apagd la
lampara de petréleo, y el alma estaba invadida por la espera de la
madre... (...) Sabe, cuando en aquella sala oscura miré aquel peda-
zo de pantalla iluminado por su talento, por primera vez en la vida
senti que no estaba sola (Tarkovski, 2002, p. 27).

Mientras un espectador tautoldgico ve un par de zapatos o un
nino mirando un espejo, otro espectador se abre a un mundo, que, sin
llegar a la creencia metafisica, dialoga con la obra y con lo que en ella
habita (la verdad que alli obra). La espectadora que escribe la carta
a Tarkovski dice “la espera” y eso resuena en toda la pelicula y en la
experiencia del espectador al mirarla.

Sentada en una cerca de troncos, la madre espera. La madre, con
su mirada melancélica, observa a sus hijos, carga con la soledad y el
abandono del marido. “;Por qué, después de separarse de su esposo,
no intent6 encontrar a otra persona en quien apoyarse, otro marido?”
(Tarkovski, 2017, p. 184), se pregunta su hijo, y sabe que nunca obten-
dra la respuesta. La madre intenta degollar un gallo y debajo de esa

174



Apuntes para el “fuera de campo”. Heidegger y las botas de campesino de Van Gogh

imagen tensa, angustiosa, vibra el sentimiento de que nunca llegamos
a conocer del todo a nuestra madre.

Tarkovski investiga en esta pelicula la memoria y cdmo nos re-
lacionamos con los recuerdos, como recordamos y también por qué
recordamos. Para el director, la percepcién que tenemos de un acon-
tecimiento —incluso de uno muy determinante— no es un registro
documental, sino, muy por el contrario, es algo amorfo, un flujo sin
estructura, “un arbol entre la niebla” (Tarkovski, 2002, p. 38). El pen-
samiento humano, lejos de regirse por una logica cronolégica, deduc-
tiva y lineal, se mueve entre impulsos, asociaciones, texturas, olores,
y el cine es el arte privilegiado que puede reproducir esta realidad
de bordes difusos. Hacer cine tiene algo de revivir recuerdos, de re-
presentar a partir de las formas de la memoria, esa ensonacion, esa
melancolia y ternura. Ahi surge el caracter poético, tal como lo repre-
senta en la pelicula El espejo.

Como deciamos, El espejo es una biisqueda guiada por la idea de que
el pensamiento humano es poético,"? y es el artista quien puede reco-
nocer esas peculiaridades de la estructura poética del ser (Tarkovski,
2002). Cuando la labor artistica del cineasta va por fuera del MRI -es
decir, sin manual- y es el propio artista quien indaga la imagen, el so-
nido y sus nexos, esa busqueda “contiene una fuerza interior capaz de
romper, de hacer ‘explotar’ el material del que esta hecha una imagen”
(Tarkovski, 2002, p. 39).13

Este trabajo de lo poético se sostiene en gran medida en el fuera
de campo. A la légica explicativa y cerrada del MRI, Tarkovski le res-

12 “Sorprendentemente, en el arte es convencional, artificioso, precisamente
aquello que indudablemente forma parte de nuestra percepcién normal, cotidiana. Esto
es explicable porque la vida estd organizada de una forma mucho mas poética que lo
que suelen imaginarse los adeptos a un naturalismo absoluto” (Tarkovski, 2002, p. 41).

13 Tarkovski realizé veinte variantes del montaje de El espejo, en esa bisqueda
que hiciera surgir lo poético y darles vida a las imagenes y al sonido (Tarkovski, 2002).

175



Milagros Kruk

ponde con una légica poética, difusa, plurivoca e incluso lidica. Mien-
tras que el sistema de estudios hacia de la puesta en escena una forma
fria y artificial de resolver problemas, donde importaba la explicacién
subrayada del sentido, el director ruso proponia un trabajo conjunto
con el espectador: “Si no se dice todo sobre un objeto de una sola vez,
siempre existe la posibilidad de anadir algo con las propias reflexio-
nes. En caso contrario se presenta al espectador la conclusién sin que
tenga que pensar” (Tarkovski, 2002, p. 39). Y, como en el caso de la
espectadora que le escribe para darle su impresion sobre El espejo, ese
pensar es poético y tiene que ver con la propia estructura del ser.

Los ninos almuerzan en la mesa y su madre los mira desde un rin-
cén oscuro; se escuchan gritos y ella sale a ver; el establo se incendia
y ella lo ve arder con calma: la intimidad de la infancia del director.
El espejo también se nutre de imagenes de archivo y Tarkovski nos
hace parte de aquellas imagenes que lo aquejan, imagenes que due-
len. Esas imagenes aparecen, se mezclan sin anunciarse y sin despe-
dirse, deambulan junto a los recuerdos del director. En este montaje y
sus fuera de campo, los temas que conforman la pelicula surgen y nos
interpelan. No solo es una pelicula sobre la infancia, el padre ausente;
también es una pelicula que reflexiona sobre la guerra y la muerte. En
la mirada quieta de la madre, que no es tan solo una mirada, encon-
tramos la angustia de la espera, la soledad del amor ausente, la incer-
tidumbre de la guerra y la ternura de una madre que quiere ver crecer
a sus hijos. El combate entre mundo y tierra, el desocultamiento como
esa estructura poética del ser habitan en El espejo. La mirada de esa
madre nos sacude y entendemos la callada lucha diaria, el miedo y el
amor que aquejan la vida del ser humano.

Una btsqueda similar se da en el trabajo de Gustavo Fontdn. Segin
este cineasta argentino, muchas veces, al experimentar algo tenemos
la “percepcidn de algo incompleto, algo que chirria o no encaja, algo
que se desacopla y se tensa” (2021, p. 12). En sus peliculas busca esa

176



Apuntes para el “fuera de campo”. Heidegger y las botas de campesino de Van Gogh

experiencia —a la cual llama rasgadura- y el cineasta la define de la
siguiente manera:

Lo que entiendo por rasgadura no esta nunca en la superficie de
los enunciados, no es la imagen de una grieta, no sucede como
interrupcion del lenguaje literario o cinematografico. De la rasga-
dura no se habla; ella se manifiesta, a veces de modo inesperado,
azaroso; a veces de modo incomprensible (Fontan, 2021, p. 12).

Esa rasgadura es la experiencia de completo vacio y a la vez com-
pleta abundancia. El mundo se vuelve extrano al mismo tiempo que,
de alguna manera, podemos tocar el mundo. La rasgadura es incomo-
da porque nos hace perder la ilusién de completo y pone entre parén-
tesis la obviedad del mundo. La rasgadura

es afectiva por la crisis que desata en la sensibilidad. Es ideoldgica
en la medida que atraviesa, inesperadamente, el conjunto de sabe-
res, las capas superpuestas de saberes articulados en discursos y
en imagenes previas, y los transforma en un campo de tensiones.
El saber que deviene de esas experiencias esta en el orden de la
verdad, si, pero muy lejos de cualquier certeza (Fontan, 2021, p. 13).

Lo que se pregunta el director argentino es cémo filmar esa expe-
riencia y traducirla en una experiencia para el espectador. Inevitable-
mente, algunos directores recurren al cliché, al lugar comuin y efectis-
ta, al golpe bajo, a la emocion ordinaria. Una pelicula fuerte o cruda
no necesariamente traduce esa experiencia, ni tampoco las peliculas
mas realistas. No cualquier efecto es una rasgadura, tal como la define
Fontan. La utilizacién de los recursos cinematograficos exactos para
producir algo en el espectador no es mas que repetir el MRI y obtener
una pelicula conforme al sistema de estudios y la industria cinemato-
grafica. No se trata de repetir la receta. La rasgadura es algo pequeno
y delicado; basta una escena o una imagen para que la pelicula logre
abismarse y abrir esa rasgadura por la cual el film nos mira, nos inter-

177



Milagros Kruk

pela y nos vuelve vulnerables. La rasgadura es la btisqueda del claro
ahi donde acontece el desocultamiento.

Fontan (2021) recupera una frase del poeta Jorge Calvetti: “Pero
yo estoy contento con el paisaje que no se ve, pero que se siente” (p.
23). Para el cineasta, mirar el mundo es aceptar su ambigiiedad, su in-
finitud, su potencia, las huellas. Técnicamente, continta, esto podria
denominarse como fuera de campo, pero en ultima instancia, para
nuestra experiencia, es algo propio de la percepcién y de lo inefable
(Fontan, 2021).

Mirar, tal como lo describe Calvetti, nos enfrenta a una realidad
indémita, donde siempre hay algo mds alla. El mundo se nos presenta
como una fuga permanente, esquivo y opaco.

Calvetti le dice a Fontadn: “vaya a mirar”. Un imperativo. Vaya a
mirar el paisaje que no se ve pero que se siente. ;COmo mirar ese pai-
saje? El resultado de esa experiencia y esa busqueda es la pelicula El
paisaje invisible (Fontan, 2003).

El director continué indagando el cruce entre la mirada, la rasga-
dura y el fuera de campo. En su pelicula EI drbol (Fontan, 2006), va a
mirar la casa y las personas que conoce muy bien: sus padres. Pero es
esa mirada que se deja descansar en la confianza de lo ya conocido la
que se rasga cuando mira lo que no se ve, pero se siente, y entonces,
se abisma, emerge el combate entre el mundo y la tierra; el mundo de
la infancia cede ante el mundo de la adultez y la obra se refugia en la
impenetrabilidad y fragilidad del amor filial.

El drbol es un retrato de la vejez, del paso del tiempo y de la es-
pera de la muerte. En lo cotidiano del acto de colgar la ropa, la luz
filtrandose por un vidrio sucio o en la tranquila tarea de reparar una
radio vieja, Fontan posa la mirada y lo cotidiano se vuelve profundo,
extrano y vacio, mas bien un vaciamiento, como dice Didi-Huberman
(2021): “Un vaciamiento que ya no concierne en absoluto al mundo
del artefacto o el simulacro, un vaciamiento que alli, ante mi, toca lo

178



Apuntes para el “fuera de campo”. Heidegger y las botas de campesino de Van Gogh

inevitable por excelencia: a saber, el destino del cuerpo semejante al
mio” (p. 19). En esa mirada que nos devuelve el filme a través del fuera
de campo nos entendemos vivos y, sobre todo, vulnerables.

Palabras finales

La propuesta que guio estas paginas fue la de reflexionar sobre
el concepto de fuera de campo desde una perspectiva que tuviera en
cuenta lo sensible y lo poético. Para ello, recuperamos la estrategia
que Heidegger utiliza en su conferencia El origen de la obra de arte, se-
gun la cual, para ciertas cuestiones, el pensar es insuficiente y convie-
ne abrirse al sentir y a estados de 4nimo mas receptivos. Es a partir de
esta actitud —que nos permite una proximidad con la obra (Heidegger,
2010)- que surge la posibilidad de indagar lo que Tarkovski llama es-
tructura poética del ser.

Comenzamos haciendo un repaso por las cuestiones técnicas del
fuera de campo a partir del MRI, solo para remarcar como la norma-
lizacion espectatorial se consolida en practicas estandarizadas de re-
produccién y recepcion. Luego, el andlisis heideggeriano de la obra
nos sirvié para reflexionar sobre qué sucede en el encuentro con la
obra; qué emerge alli. Heidegger nos muestra que, al mirar un par de
botas de campesino, estamos viendo algo mas que un objeto de uso
cotidiano: se abre ante nosotros un mundo y alli opera el desoculta-
miento del ser. En esa tensién del desocultamiento (el combate entre
mundo y tierra), aventuramos identificar algunos rasgos del fuera de
campo como aquello que se devela en el encuentro con la obra, que
no depende de su mera descripcion y que a la vez esta en permanente
retirada y ocultamiento.

Finalmente, guiados por los elementos que Heidegger nos apor-
t0, hicimos algunos apuntes sobre las propuestas de Tarkovski y Fon-
tan. Para el cineasta ruso, el fuera de campo habita la propia fuga que
constituye al recuerdo mismo; esa niebla, la opacidad y la sensibilidad
que opera como un encuadre que hacemos sobre nuestra propia ex-

179



Milagros Kruk

periencia. El arte se mueve en ese espacio sinuoso, de bisqueda y de
libertad, lejos de las recetas de MRI. Por su parte, Fontan invita a abis-
marse en ese fuera de campo como una experiencia de mirar aquello
que no se ve pero que se siente.

El fuera de campo tiene un aspecto técnico, pero también un tras-
fondo tedrico mas complejo. Como espectadores, la pelicula es eso
que se da en el encuentro de lo que audiovisionamos, lo que inter-
pretamos y lo que inferimos: lo visible y lo invisible. Pero esto no se
limita a “lo que no se cuenta” o “lo que no se ve”. Hay un universo de
elementos que no son pasibles de ser mostrados o narrados. Es la ras-
gadura, el arbol entre la niebla, la mirada que nos devuelve la obra; un
complejo sistema de emociones, saberes y creencias que estan en la
obra a partir de su ausencia. Como afirma Bonitzer (2007): “El fuera de
campo es donde arraigan todos los equivocos, todas las inquietudes y
todos los deseos que el cine alienta” (p. 79).

Referencias bibliograficas

Bonitzer, P. (2007). El campo ciego: Ensayos sobre el realismo en cine.
Arcos Santiago.

Burch, N. (1991). El tragaluz del infinito: Contribucion a la genealogia
del lenguaje cinematogrdfico. Catedra.

Burch, N. (2004). Praxis del cine. Fundamentos.

Didi-Huberman, G. (2008). Cuando las imdgenes toman posicion. El ojo
de la historia, 1. Machado Libros.

Didi-Huberman, G. (2021). Lo que vemos, lo que nos mira. Manantial.

Fontan, G. (2021). Marana. Verpoder.

Gomez Tarin, F. ]. (2003). Lo ausente como discurso: elipsis y fuera de
campo en el texto cinematogrdfico (Tesis doctoral). Universidad de
Valencia. https://dialnet.unirioja.es/servlet/dctes?codigo=7413

Heidegger, M. (2010). Caminos de bosque (A. Leyte Coello y H. Cortes
Gabaudan, trads.). Alianza Editorial.

180


https://dialnet.unirioja.es/servlet/dctes?codigo=7413

Apuntes para el “fuera de campo”. Heidegger y las botas de campesino de Van Gogh

Metz, C. (2001). El significante imaginario: psicoandlisis y cine (Trad. ]J.
Elias). Paidos.

Michaud, P. A. (2017). Aby Warburg y la imagen en movimiento. Buenos
Aires: Libros UNA.

Tarkovski, A. (2002). Esculpir en el tiempo. Reflexiones sobre el arte, la
estética y la poética del cine. Madrid: Rialp S. A.

Tarkovski, A. (2017). Narraciones para cine. Buenos Aires: Mardulce.

Filmografia

Fontan, G. (2003). El paisaje invisible [Film]. Argentina. Grupo Cine
Arte.

Fontan, G. (2006). El drbol [Film]. Argentina. Tercera Orilla.

Tarkovski, A. (1975). El espejo [Film]. Rusia. Mosfilm.

Griffith, D.W. (1915). El nacimiento de una nacion [Film]. EE. UU. David
W. Griffith Corp.

Truffaut, F. (1975). La historia de Adele H. [Film]. Francia. Les Films du
Carrosse.

181






El suerio se convertird en barro.
Memoria, afectos y nuevas narrativas

Estefania Santiago

Las imagenes del arte no proporcionan armas para el combate.
Contribuyen a disenar configuraciones nuevas de lo visible, lo
decible, o lo pensable; y, por ello mismo, un paisaje nuevo

de lo posible

El espectador emancipado

Jacques Ranciére (2010)

El suefio se convertird en barro es una investigacion artistica acerca de
la historia y los imaginarios que se desprenden de Mandisovi, primera
fundacién de Federacién y paraje guarani creado estratégicamente en
épocas coloniales en la provincia de Entre Rios, Argentina. La historia
de este asentamiento vive en la memoria de los federaenses a través de
la existencia de un ombu (arbol nativo de la regién que se ubicaba en el
centro del paraje). El proyecto parte desde aqui, y de manera rizomatica
indaga en la historia colonial de Argentina y la conformacién de su Es-
tado nacién. Como investigacion artistica, despliega un proceso poético
que busca construir conocimiento. Se vale de herramientas y dispositi-
vos como las entrevistas, talleres, performances, una bicicleteada y ac-
ciones colectivas y, ademas, apela a la documentacion de los hechos his-
téricos o sociales, asi como a los saberes de las personas de Federacion.

183



Estefania Santiago

Luego de dos anos entre Argentina y Madrid, la investigacién
devino en un libro narrativo (Santiago, 2022). Los textos que alli se
exponen a modo de ensayos hacen hincapié en el eco y la resonan-
cia como mecanismos literarios para construir, desde la accién y el
documento, una nueva narrativa para esta historia politico-afectiva.
Ademas del libro, la investigacién no tiene una formalizacién con-
creta. Se han ensayado dos propuestas expositivas en Madrid, y siete
conferencias performativas y una exposicion en Argentina, las cuales
parten de la seleccion de relatos del libro.

Contexto de una investigacion

Mandisovi fue una localidad de poblacién guarani (comunidad indi-
gena del litoral) antecesora de la ciudad de Federacion en la provincia de
Entre Rios en Argentina, trasladada y abandonada en 1847. Su nombre
en lengua guarani significa, segin una de las versiones, pez azulado o
planta de flor azul, y hace referencia a la floracién del camalote, planta
acuatica de aguas dulces propia de las regiones calidas de América del Sur.

En el afio 1777, el comandante militar Juan de San Martin fundé la
estancia para que funcionara de escala en el sistema de transporte de
mercaderias entre los pueblos misioneros y el puerto de Buenos Aires,
lo que se conocia como “la ruta de la yerba”. Al comienzo, la estancia
poseia una capilla, corrales, galpones y unas pocas viviendas. Tam-
bién alli se encontraba un gran ombd, el cual pasé a la posteridad en
los relatos orales, ya que fue el Ginico signo vivo y visual que perdur6
y que marcd las certezas de esta historia.

Este establecimiento tomo relevancia a partir del 16 de noviembre
de 1810, dia en que el general Manuel Belgrano adjudicé la propiedad
de los terrenos a los lugarenos que los habitaban. Se definieron asi los
limites de la jurisdiccién y se asigno el ejido a un poblado de 650 ha-
bitantes. Posteriormente, a partir del 20 de marzo de 1847, el poblado
fue reubicado por Justo José de Urquiza en funcién de la renovacién
de sus estrategias para el comercio, y finalmente se refundé sobre

184



El suefio se convertird en barro. Memoria, afectos y nuevas narrativas

la barranca del rio Uruguay. No solo cambi6 de lugar, sino también de
nombre; pasé a llamarse Pueblo de la Federacién, en homenaje a la
causa federal. Con el pueblo relocalizado, anos mas tarde, las hecta-
reas que pertenecieron al paraje fueron entregadas a inmigrantes que
llegaron de Europa a repoblar el territorio, en el marco del plan de
blanqueamiento que tuvo la construccion de la Republica Argentina.
Asi, una parte de esas hectareas, en particular la parte donde se erguia
el ombu, fue, anos después, campo de trabajo de la familia escoce-
sa Buchanan (la de mi bisabuelo materno). En la actualidad, y lue-
go de haber pertenecido a otras familias, estos terrenos constituyen
una quinta de citricos de propiedad privada. Alli se halla un monolito,
pero por sobre ello se destaca la ausencia del ombt centenario.

Plantaciones de limones donde estuvo el “casco” antiguo de
Mandisovi. Fotografia: Estefania Santiago, 2021

Mandisovi fue completamente olvidada, al igual que su histo-
ria, de la que se sabe y se ha investigado poco. Sin embargo, fue un
asentamiento que, con todos los hechos que componen su historia,
es campo fértil para reflexionar acerca de los movimientos politicos y

185



Estefania Santiago

sociales que conformaron el Estado nacién argentino: colonialismo,
misiones jesuiticas, guaranies, Juan de San Martin, Manuel Belgrano,
Justo José de Urquiza, federales y unitarios, independencia, progreso,
agroindustria. A su vez, adentrarnos en sus origenes nos permite vin-
cularnos con aquellas raices indigenas presentes en nuestro lenguaje
y practicas contemporaneas, las cuales siempre han sido negadas y
olvidadas tanto en esta regién como en muchas otras partes del pais.

En la historia hay un quiebre, un cruce entre el relato oficial y la
historia familiar y social. Es asi como se entretejen la documentacién
historica —que parte de las instituciones y el relato oficial-, los relatos
afectivos de una red de personas del pueblo que trabajan en recuperar
esta memoria, el relato familiar, y mi propio trabajo desde la lejania.
En este sentido, es de suma importancia la forma en que el proceso
de investigacion se ha ido transformando y ha ido alterando sus prio-
ridades. Por un lado, por el trabajo situado tanto en el lugar donde
antes se encontraba Mandisovi como en mi pueblo, en colaboracién
con el museo local. Y, por otra parte, por la experiencia de desarrollar
el proyecto residiendo en un espacio completamente diferente.

Ario 1950. Mi abuela sobre el ombii centenario de Mandisovi.
Fotografia Familiar de Estefania Santiago

186



El suefio se convertird en barro. Memoria, afectos y nuevas narrativas

Desde el afio 2008 trabajo con los hechos que componen la histo-
ria de mi ciudad, la cual tuvo tres fundaciones y dos relocalizaciones:
Mandisovi, Federacion y Nueva Federacion. Comencé acercindome a su
pasado mas reciente —inundacién, demolicién y relocalizacién en 1979
durante la Gltima dictadura militar— desde lo audiovisual con el corto-
metraje Paisaje Liquido (2008) y con la pelicula Istmo (2013, finalizada
en 2017),y, por Gltimo, con Investigaciones sobre la ruina (2015), un pro-
yecto de cinco intervenciones en la esfera ptiblica, relacionales y de sitio
especifico. Este trabajo generd puntos de encuentro entre los habitan-
tes para construir la memoria de manera colectiva, revisitar ciertos ma-
teriales de archivo (algunos nunca vistos) y poner en dialogo distintos
espacios de la ciudad con propuestas poéticas para (re)habitarlos vin-
culando pasado y presente. Las intervenciones estuvieron conformadas
por muestras fotograficas en espacios pertenecientes al circuito histé-
rico en la nueva ciudad; una intervencién sonora nocturna que recons-
truy6 los tres momentos traumaticos sucedidos en la vieja Federacion
(demolicién, inundacién, mudanza); proyecciones simultdneas de ma-
terial super-8 del viejo pueblo sobre espacios de la nueva ciudad, y, por
ultimo, una intervencién en el lago Salto Grande —sobre los cimientos
de la vieja ciudad—, donde se coloc6 una réplica de la punta de la cipula
de la vieja iglesia. El eje principal de creacion de Investigaciones sobre la
ruina se encontraba en el montaje y armado de las distintas interven-
ciones, y como estas dialogaban entre si en un recorrido por espacios
de memoria en el pueblo. Las intervenciones se realizaron durante tres
dias consecutivos, con la introduccion de las distintas propuestas en
el cotidiano. Es decir, la comunidad no acudi6 a un evento a ver una
obra acabada, sino que se fueron encontrando con distintas interven-
ciones a lo largo de los dias. Conceptualmente, estas tltimas estaban
compuestas por materiales y actividades efimeras. Esto buscé acentuar
la fragilidad del hecho, de la memoria y la aparicién casi fantasmagoé-
rica del viejo pueblo, como un recuerdo en un lapso de corto tiempo.

187



Estefania Santiago

Las imagenes y su relevancia histérica y afectiva tienen una sig-
nificacion diferente en cada una de las fundaciones de Federacion, y
también se asocian a la importancia que se le daba —y da- al archivo
en relacién con la construccion de memoria para la posteridad. No ol-
videmos que nuestro pais fue fundado sobre la desaparicion de otras
culturas en los inicios del Estado nacién, mientras que, en nuestra
historia reciente de violencias y desapariciones, las luchas y la re-
cuperacion de memorias son imprescindibles para construir nuestra
historia social y politica. Es por esto por lo que al trabajar de manera
poética sobre la vieja y la nueva Federacion fue importante recurrir
a la socializacién de las imagenes y construir relatos de aquello que
pasd, asi como hablar de aquel trauma atn vigente. Por tanto, acercar-
se a Mandisovi (épocas coloniales) y tener tan poco material visual o
escrito —porque es casi inexistente— habilita un ejercicio especulativo
que da lugar a una construccién imaginativa y de accién sobre el te-
rritorio, mas que a una evocacién o vinculacion a partir de referencias
concretas que anclan a un contexto vivido.

Intervencion # 4 “Cartografias para habitar”, de Investigaciones
sobre la ruina, 2015. Fotografia: Estefania Santiago.

188



El suefio se convertird en barro. Memoria, afectos y nuevas narrativas

Es por esto por lo que El suerio se convertird en barro conecta dos ma-
neras de hacer que son recurrentes en mi proceso creativo en general:
la investigacion in situ y la reflexién sobre el dispositivo artistico como
proceso de transposicion de algo que no existe en imagenes. Hay una
analogia entre este proceso tradicionalmente artistico de representacion
de la ausencia y el proceso de trabajar un territorio desde la distancia.
Surge asi un campo de tentativas, vibraciones y resonancias en el que
se encuentra situado mi cuerpo, y donde a su vez se produce una serie
de encuentros colectivos. De esta manera, el proyecto busca entrelazar
acontecimientos politicos y sociales de ese pasado y del presente, y do-
tarlos de potencia simbdlica por medio de la propia experiencia.

Modos de investigacion

Campo de resonancias e intentos

Desde 2018, y a partir de mi tesis de maestria tedrico-practica
Poéticas del derrumbe, indago en la practica artistica como espacio
que posibilita el pensamiento critico en torno al colonialismo como
un régimen simbdlico que adn sigue encarnado estructuralmente en
la cotidianidad y en nuestras subjetividades. En Poéticas del derrum-
be, mi investigacion se sitiia en Espafia y su relacién colonial con los
paises de América Latina, y en la manera en que ciertos elementos
del colonialismo que construyen la identidad cultural atn habitan la
cotidianidad espanola, como el lenguaje, las comidas tipicas y la bota-
nica. El proyecto revisa las reflexiones planteadas por el pensamiento
decolonial (Quijano, 2014; Mignolo, 2005; Espinosa Minoso, 2018, o
Anzandua, 1989, por mencionar algunos/as) y el pensamiento subal-
terno de Silvia Rivera Cusicanqui, que desde diversos puntos de vista
considera que es posible desarmar (o hacer estallar para comenzar de
nuevo) el sistema colonial-occidental-capitalista en el que vivimos.
Dentro de este sistema, también se incluye la nocién de arte, tal y
como nos ha sido ensenada, puesto que esta también se inicia en Eu-

189



Estefania Santiago

ropa y se exporta hacia Latinoamérica. Esto impone una manera de
ver y hacer que solo repite una forma hegemonica de produccién y
una historia del arte.

Sin embargo, coincido con el artista Luis Camnitzer en que el sen-
tido de lo artistico:

No esta dado en unos objetos, en unas obras 0 en unas acciones,
sino que es una compleja red de significaciones tejidas desde tra-
mas y légicas diversas, como los sistemas simbolicos, las relaciones
econdmicas, las relaciones sociales y las experiencias personales y
sociales, entre otras (citado por Alban Achinte, 2013, p. 453).

En este sentido, la practica artistica es una arena en la que se
cruzan varios saberes y se inventan otros; a su vez, es un espacio de
resistencia, en tanto nos permite nuevas formas de resignificacion,
rescate y sabotaje de este sistema colonial-occidental-capitalista.
La practica artistica permite muchas maneras de llevar adelante
los procesos de creaciéon y metodologias que se van fraguando por
medio de nuestras propias experiencias. Posibilita el encuentro de
pensamiento y practica; permite cuestionar desde dentro lo ya dado,
lo naturalizado, y producir conocimiento, provocando efectos de re-
sonancia en otros/as

Imagen mapa: Estefania Santiago, 2020.

fepeigas
e e ThE
-~ -
ATy - . ;
ot o e L
e e TRALD ¥ o vide:
[l E i o
ks Ei'@fer;n Tr,;i-;?a.«d?\
m .
iy e
£avR s

190



El suefio se convertird en barro. Memoria, afectos y nuevas narrativas

A diferencia de Poéticas del derrumbe, El suefio se convertird en ba-
rro indaga en la historia colonial de Argentina y la conformacién de
su Estado nacién a partir de Mandisovi y su compleja historia hasta
la actualidad.

Desde de una propuesta decolonial y procesual —que se vale de
una narrativa que busca romper con el régimen de representacion co-
lonial, que hibrida la practica artistica con la mediacién y abre espacio
al intercambio de saberes—, la investigacion busca resignificar el espa-
cio mediante la accion. Esto se materializa en primera instancia como
un libro, que se desarrolla a partir de la autoficcién y la repeticién
y que utiliza el eco y la resonancia como mecanismos narrativos. El
relato parte de la pregunta “;como trabajar sobre un territorio desde
la lejania?”, y entreteje cuatro claves en su recorrido narrativo: la his-
toria de un ombu, la de una familia de escoceses en el medio de la
llanura, la vibracién del metro en la casa de Madrid y la observacién
de un limén que se pudre.

Como trabajar en un territorio desde la lejania

En tiempos de oscuridad y desesperacién, cuando la mas aterra-
dora subjetividad parece ser la que esta en el poder, gritamos por
nuestra oportunidad de ser expansivos.

Manifiesto ferviente
Mercedes Villalba (2019)

La investigacién de El suefio se convertird en barro se inicia a la
distancia y durante la pandemia por covid-19. Como base, el proyecto
propuso construir la historia de Mandisovi, con todas sus capas, ape-
lando a la ficciéon en un formato cartografico y a través de un taller de
armado de flores en Federacién junto al Museo de Los Asentamientos
y con el apoyo de la Beca Activar patrimonio del Ministerio de Cultura
de Nacién. Para el desarrollo de estas dos propuestas, parti de la idea
de rizoma planteada por Deleuze y Guattari (2004), que resuena poé-

191



Estefania Santiago

ticamente con el proyecto, y en concreto con la historia de Mandisovi,
ya que, en el plano organico, el rizoma es la forma de vida de la flor
del camalote.

El rizoma sélo estd hecho de lineas de segmentaridad, de estrati-
ficacién, como dimensiones, pero también linea de fuga o de des-
territorializacion. El rizoma no es objeto de reproduccién; es una
antigenealogia, una memoria corta o antimemoria. Frente a los
calcos y todo procedimiento mimético, el rizoma tiene que ver con
un mapa que ha de ser producido, construido, siempre conectable,
alterable, con multiples entradas y salidas, con sus lineas de fuga
(Deleuze y Guattari, 2004, p. 25).

El rizoma trascendio las ideas posibles de formalizacién del proyec-
to. Al ver que la situacién de confinamiento impuesta por la pandemia
no cambiaba y no podia viajar a Argentina, generamos una red de inter-
cambios con varias personas de mi pueblo a la distancia. Comencé en
primera instancia a recolectar y leer documentacién “oficial”: libros, fo-
tos y articulos que me fueron cedidos por Lidia Grigolatto, trabajadora
del museo de Federacion. A partir de contactos que me facilit6 Lidia, y
de mis propios conocimientos familiares, construimos una red de alia-
dos/as generosos/as, con quienes comenzamos a producir intercambios
a través de mensajes de audio y videollamadas. En estos intercambios,
me encontré con historias e investigaciones de otros/as, hechos con
mucho cuidado y afecto hacia la comunidad. Es asi como los saberes
de la esfera intima confluyeron en un saber comunitario para dialogar
con el relato oficial de Mandisovi. Las primeras personas con las que me
reuni fueron el fotégrafo Martin Racedo, el periodista Ratl Combis, y
mi madre, Alicia Buchanan. Todas las semanas se sumaban datos curio-
sos a la investigacion, y estos reverberaban con situaciones azarosas de
aquel momento. La documentacién iba amplidndose cada vez mas y es-
tos materiales fueron abriendo las capas de significaciones entre las co-
sas y también generando nuevas ideas para llevar a cabo en Federacion.

192



El suefio se convertird en barro. Memoria, afectos y nuevas narrativas

Imagen mapa: Estefania Santiago, 2020.

Jpmmr ke

o F‘."lh!lf-:'-".’"
EFFIELL AN

o
S Y

o rapead
H : v - x o
hyhent } b opAy S . kel
pyleet {0 et e PP ai
et B H +aega DPR B g
il Y o H.::"'--'l 'A i
Wkt T s
..... . .
ezl e "
T g R R T T
by o i Eribe e
T.. iy ) o
Dreiwt »d :
“ag Baldi H
. ] dogil
s Ly et |
phedl S

v L
....__,;u-"n [EL-H

x|l
il

Imposible poner en imagenes; posible poner en accion

Algunos de los ejercicios de la investigacion

En su investigacion sobre el arte participativo y la teoria del don,
Roger Sansi (2014) indaga en las reflexiones acerca de Nicolas Bou-
rriaud y la estética relacional, y Claire Bishop vy el arte participati-
vo. Frente a estos dos puntos de vista distintos, Sansi plantea que “el
arte contempordneo no responde solo a una ‘cultura de la amistad’, a
una forma de intercambio libre y espontaneo entre iguales, sino que
puede generar relaciones jerarquicas o desiguales”, y plantea que qui-
z4 seria mejor entenderlos en términos de una teoria de la “persona
distribuida”. En sus palabras:

autoras como Marilyn Strathern o Alfred Gell han desarrollado la
nocién de la “persona distribuida”: la “persona” no se limita a un

193



Estefania Santiago

cuerpo y a una mente, sino que puede estar presente en diferentes
cuerpos y objetos, pueden ser “extraidos de unay absorbidos por el
otro” (Strathern, 1988: 178). Las cosas pueden ser algo mas que pro-
piedad de las personas, pueden ser parte de ellas (Sansi, 2014, p. 23).

Estas nociones me resultaron muy utiles para pensar la colectivi-
dad en un momento en que, debido al contexto en el que estabamos
inversos/as, comencé a cuestionarme cual era la funcionalidad de la
practica artistica. El hecho de pensar la practica artistica como un lu-
gar de encuentro y construccién colectiva se desplegd, atin mas, como
la base de un modo de hacer concreto. Lo interesante del proceso de
trabajo de El suefio se convertird en barro no es el hecho de llegar a
algin punto determinado, para clausurar asi la investigaciéon en una
sola obra, sino todo el abanico de experiencias que esta alberga.

En Federacién llevé a cabo una serie de encuentros y entrevistas
en torno al proyecto, que incluyeron también retratos fotograficos, y
hasta visitamos juntos/as varios de los campos que conforman la am-
plia extensién de lo que fue Mandisovi.

Lidia Grigolatto, trabajadora del Museo de Los Asentamientos,
Federacion. Fotografia: Estefania Santiago, 2021.

194



El suefio se convertird en barro. Memoria, afectos y nuevas narrativas

Realizamos un taller de armado de flores en el Museo, el cual ter-
miné convirtiéndose en una mesa redonda de veinte personas, entre
ninos/as, jévenes y adultos/as. Para la actividad invitamos particu-
larmente a las personas con las que venia conversando y a otras su-
geridas por Lidia. El encuentro no se plante6 como un espacio para
transmitir un saber (por ejemplo, coémo hacer flores de camalote), sino
que fue una excusa para repensar Mandisovi. Se dispusieron una serie
de materiales, y comenzamos a trabajar. Lo interesante fueron las ex-
periencias recogidas en torno a Mandisovi, la memoria y la identidad;
y los vinculos que se generaron entre los/as asistentes a posteriori del
encuentro. Si lo planteamos en términos de Sansi (2014), el taller ge-
nerd un encuentro horizontal donde todo nos pertenecia a todos/as, y
todos/as nos distribuimos en la experiencia.

Rama del ombui petrificada que conservo mi abuela y cerdmica
de la comunidad guarani encontrada por Raiil en Mandisovi.
Fotografias: Estefania Santiago, 2021.

p

195



Estefania Santiago

Registro taller de flores en el Museo de Los Asentamientos. Fo-
tografias: Estefania Santiago, 2021 (tres fotos)

196



El suefio se convertird en barro. Memoria, afectos y nuevas narrativas

Luego instalamos las flores en uno de los campos que pertene-
cié a la extension de Mandisovi, actualmente propiedad privada. Esta
propuesta buscaba un cierre simbdlico para el trabajo realizado, con
una vuelta al espacio y un sefialamiento de lo que alli sucedié: poner
algunos de los posibles significados de su nombre —flor azulada- sobre
la tierra.

Otro ejercicio que funcioné como pieza en si mismo fue la accion
de plantar un ombd. Esto lo hicimos con mi madre en la Escuela N.°
19 (donde trabajaba mi abuela, a tres kilometros del ombu centena-
rio), como un acto simbdlico y poético que busca mantener vigente
una herencia de vida y de relatos transmitidos generacionalmente de
mujer a mujer, entre mi abuela, mi madre y yo.

Frame performance “Plantar un ombii” de Estefania Santiago,
2021.

Por ultimo, con la colaboracion de mis hermanos, realizamos una
bicicleteada a campo traviesa en busca de un ombu centenario que,
seglin algunos rumores, provenia del ombu de Mandisovi.

197



Estefania Santiago

Registro bicicleteada. Fotografia: Estefania Santiago, 2021.

Una vez finalizados todos estos movimientos —y después de orga-
nizar el material que generamos y repasar el cimulo de conexiones
que se fueron dando durante esas semanas—, consideré que la tnica
forma de intentar una materializacién posible de todos estos encuen-
tros era la escritura narrativa. Debia poner en didlogo toda aquella
materia vibrante, ya que las imagenes no alcanzaban por si solas para
ahondar en los intersticios que existieron entre unas acciones y otras.

Dibujar el negativo del ombu

Antes de ser un espectaculo consciente, todo paisaje es una
experiencia onirica. S6lo se miran con una pasion estética los
paisajes que hemos visto primero en suenos.

El agua y los suerios

Gaston Bachelard (2003)

En su texto “La imagen como relato: el espectador comin”, Alberto
Manguel (2007) discurre sobre el peso que tiene la imagen en nuestro
cotidiano, y sobre nuestra capacidad para la elaboracion de imagenes

198



El suefio se convertird en barro. Memoria, afectos y nuevas narrativas

mentales: la imaginacién. Cita a Bacon, quien escribié que “para los an-
tiguos todas las imagenes que el mundo nos ofrece estaban guardadas
ya en nuestra memoria desde el dia de nuestro nacimiento”, mientras
que para Plat6n “todo conocimiento era sélo recuerdo” (p. 21). Manguel
(2007) propone entonces que “todos nos reflejamos en las numerosas y
variadas imagenes que nos rodean, puesto que forman parte de lo que
somos” (p. 22), y a esto agrega que tanto los relatos (escritos u orales)
como las imagenes nos brindan informacién. Que para entender nues-
tra existencia siempre estamos traduciendo las imagenes en palabras
—porque estas son simbolos, signos, mensajes y alegorias— y las pala-
bras en imagenes, puesto que ambas son “la materia de la que estamos
hechos” (p. 22). Por su parte, Emanuele Coccia (2021), en su texto Meta-
morfosis, dice, en referencia a nuestro material genético, que

nuestra vida, lo que imaginamos como lo que hay de mas intimo e
incomunicable en nosotrxs, no viene de nosotrxs, no tiene nada de
exclusivo ni de personal: nos fue transmitida por otrx, animé otros
cuerpos, otras parcelas de materia distinta a la que nos alberga (p. 2).

En consonancia con estas lineas, la publicacién El suefio se con-
vertird en barro arroja una mirada sensible sobre las informaciones
que traemos con nosotros/as. Parte de —y se apoya en- todas aquellas
imagenes narradas por las historias, los afectos, las fotografias y los
suenos que vienen del pasado y resuenan en el presente, y aquellas
que construimos con muchas personas en el proceso de investigacion.
En Heterocronias. Tiempo, arte y arqueologias del presente, Miguel An-
gel Hernandez-Navarro (2008) plantea que los estratos del tiempo
(Koselleck) pasado, presente y futuro, “no sélo suceden diacrénica-
mente, sino también de modo sincrénico. Méviles y en proceso, son
porosos y permeables, de modo que, en cada acto, en cada percep-
cién, se encuentran siempre sedimentados sentidos correspondientes
a épocas y circunstancias de enunciacion diversas” (p. 9). Construir la
historia de Mandisovi tiene que ver con hurgar en estas sedimenta-

199



Estefania Santiago

ciones temporales, en estas estratificaciones que componen su orga-
nizacion rizomatica.

Es por esto por lo que, como primer acercamiento, el proyecto se
materializa en un libro en el que los textos, sin seguir una historia li-
neal, hacen hincapié en el eco y la resonancia como mecanismos litera-
rios para poner en evidencia la vinculacién “secreta” entre las cosas, en
un ordenamiento ritual de relaciones. El libro busca, por medio de estas
capas, dibujar poco a poco la imagen en negativo del ombu. Su presen-
cia se resignifica a medida que se avanza en la lectura; en este sentido,
la repeticion suma detalles que construyen elementos y objetos preg-
nantes en el cuerpo del texto. El relato coral de El suefio se convertird en
barro esté escrito desde la autoficcion y el documento, cruzandose en
un orden alterado de tiempo: una serie de relatos situados en Madrid,
noticias, mensajes de texto o emails, y relatos que describen la aventura
investigativa realizada en Federacién. Un ejercicio especulativo que da
lugar, para quien lea el libro, a una construccién imaginativa y de ac-
cién sobre aquel territorio, y que puede permitirle ampliar los saberes e
inscribir nuevas preguntas en este presente.

Libro El sueino se convertira en barro. Fotografia: Estefania
Santiago, 2022.

200



El suefio se convertird en barro. Memoria, afectos y nuevas narrativas

Referencias bibliograficas

Anzaldda, G. (1989). Borderlands / La Frontera: The New Mestiza.
Spinsters / Aunt.

Alban Achinte, A. (2013). Pedagogias de la re-existencia. Artistas
indigenas y afrocolombianos (pp. 443-468). En Pedagogias
decoloniales. Prdcticas insurgentes de resistir, (re) existir y (re) vivir.
Tomo I. Ediciones Abya-Yala.

Bachelard, G. (2003). El agua y los suefios. Fondo de Cultura Econémica.

Hernindez-Navarro, M. A. (2008). Heterocronias. Tiempo, arte y
arqueologias del presente. Cendeac.

Coccia, E. (2021). Metamorfosis. Cactus.

Deleuze, G.y Guattari, F. (2004). Mil mesetas. capitalismoy esquizofrenia.
Editorial Pre-textos.

Espinosa Minoso, Y. (2018). Las negras siempre estamos desnudas.
En Colectivo Ayllu (comp.), Devuélvannos el oro. Cosmovisiones
perversas y acciones anticoloniales (pp. 32-49). Colectivo Ayllu.

Manguel, A. (2007). La imagen como relato: el espectador comin. En
Leer en imdgenes. Una historia privada del arte (pp. 17-36). Alianza
Editorial.

Quijano, A. (2014). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América
Latina. En CLACSO (ed.), Cuestiones y horizontes: de la dependencia
histérico — estructural a la colonialidad / descolonialidad del poder
(pp. 777-832). CLACSO. http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso
se/20140507042402/eje3-8.pdf

Ranciére, J. (2010). El espectador emancipado. Ellago Ediciones.

Sansi, R. (2014). Arte, don y participacion. Ankulegi, 18, 13-28.

Villalba, M. (2019). Manifiesto ferviente. Calipso Press.

Referencias artisticas
Santiago, E (2008). Paisaje liquido [Cortometraje].
Santiago, E (2022). El suefio se convertird en barro. Ed. La Balsa.

201


http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20140507042402/eje3-8.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20140507042402/eje3-8.pdf

Estefania Santiago

Santiago, E (2015). Investigaciones sobre la ruina [Intervenciones en el
espacio publico].

Santiago, E (2017). Istmo [Pelicula].

Santiago, E (2018). Poéticas del derrumbe [Investigacion
multidisciplinar].

202



Quienes escriben

Alejandra Bertucci

Profesora adjunta en la Facultad de Humanidades y Ciencias de la
Educacion y Facultad de Periodismo y Comunicacién Social, Univer-
sidad Nacional de La Plata (UNLP). Areas de investigacién: filosofia
contemporanea, hermenéutica, fenomenologia, estética. Publicacio-
nes (seleccién): “Body, freedom and recognition. In the beginnings
of Paul Ricoeur philosophy” (en colaboracién), en B. Contreras Tasso
y S. Arrien (eds.), From Vulnerability to Promise in Ricoeur: Perspec-
tives from Women Philosophers (en prensa); “Hermenéutica filoséfica
y ciencias sociales” (en colaboracién), en A. Camou, (2023), Temas
de teoria social contempordnea; “El problema del realismo en la fo-
tografia. Barthes vs. Soulages”, en A. Erbetta (2017), Fotografia. Sur
esthétique de la photographie de Francois Soulages; “Hermenéutica y
Fenomenologia en Paul Ricoeur”, en M. Presas (2015), En busca de la
conciencia corporal; “Sobre la relacién entre arte y realidad”, en M.
Ramirez (2012), Merleau-Ponty Viviente.

Maria Lujan Ferrari

Profesora adjunta en la Facultad de Humanidades y Ciencias de la
Educacion y jefa de trabajos practicos en la Facultad de Periodismo y
Comunicacién Social, Universidad Nacional de La Plata (UNLP). Areas
de investigacién: filosofia contemporanea, hermenéutica, fenomeno-
logia. filosofia social. Publicaciones (seleccién): “Body, freedom and
recognition. In the beginnings of Paul Ricoeur philosophy” (en cola-

203



Quienes escriben

boracién), en B. Contreras Tasso y S. Arrien (eds.), From Vulnerability
to Promise in Ricoeur: Perspectives from Women Philosophers (en pren-
sa); “Hermenéutica filosofica y ciencias sociales” (en colaboracién),
en A. Camou (2023), Temas de teoria social contempordnea; Cuerpo,
identidad y sujeto (compiladora en colaboracién con M. Campagno-
li, 2018); traductora (en colaboracién con F. Naishtat) “La crise: ;un
phénomene spécifiquement moderne?”, de P. Ricoeur (en L. Svampa 'y
F. Naishtat, La crisis de sentido en debate. Historicidad, subjetivacion y
politica; en prensa).

Milagros Kruk

Licenciada en Filosofia por la Universidad Nacional de La Plata,
escritoray realizadora audiovisual. Sus investigaciones, tanto teori-
cas como artisticas, se centran en la imagen audiovisual, el montaje
y las narrativas alternativas o no crononormativas. Colaboradora en
el grupo de investigacién “La imagen y lo imaginario como hdabitat
filoséfico. Filosofar desde la no-filosofia” (IdAIHCS-UNLP). Adscrip-
ta en la catedra de Estética (anos 2020 a 2022) (FaHCE-UNLP). En
2022 particip6 en la muestra colectiva “Sin tiempo de Salida” (cu-
raduria a cargo de Karina Acosta) en Galeria Acéfala (Buenos Aires,
Argentina) con Autorretrato N.° 1 (video+performance). Su corto-
metraje Self-portrait N.° 1 fue incluido en el festival internacional
Experimental Loop (New York, Estados Unidos, 2023). Actualmente
se desempena como asistente de direcciéon en Lo que queda de las
cosas (idea: José Supera; direccién: Laura Conde y Mauro Lépez),
proyecto audiovisual que cuenta con el apoyo del Fondo Nacional
de las Artes.

Juan Luque
Profesor de Ciencias de la Educacién por la Facultad de Humani-

dades y Ciencias de la Educacién, Universidad Nacional de La Plata.
Especialista en educacién en géneros y sexualidades (FaHCE-UNLP).

204



Quienes escriben

Maestrando en Educacién (FaHCE-UNLP). Docente de la catedra
Fundamentos de la Educacion y de Introduccién a la Teoria Feminista,
Estudios de Género y Sexualidades (FaHCE-UNLP). Director de
Vinculacion Educativa (FaHCE-UNLP). Miembro del departamento de
Orientacién Educativa (Bachillerato de Bellas Artes-UNLP). Integran-
te de los proyectos de investigacion “La imagen y lo imaginario como
hébitat filoséfico. Filosofar desde la no-filosofia” (Centro de Investi-

gaciones en Filosofia) y “Pedagogia, sujetos, experiencias y saberes:

produccion de teoria e intervenciones del campo pedagdgico en los

umbrales del siglo XXI” (Instituto de Investigaciones en Humanida-
des y Ciencias Sociales) (UNLP-Conicet). Areas de investigacién: edu-
cacion y género.

German Proésperi

Profesor, licenciado y doctor en Filosofia por la Facultad de Hu-
manidades y Ciencias de la Educacién, Universidad Nacional de La
Plata. Posdoctorado en Ciencias Humanas y Sociales (UBA). Se es-
pecializa en problemas vinculados a la metafisica. Docente e inves-
tigador (FaHCE-UNLP). Ha realizado seminarios de posgrado en la
Universita degli Studi di Genova (Italia) en 2005-2006. Ha publicado
diversos articulos en revistas especializadas, tanto nacionales como
internacionales. Autor de los libros: La respiracion del Ser. Apnea y
ensuerio en la filosofia hegeliana (2018); La mdquina dptica. Antropo-
logia del fantasma y (extra)ontologia de la imaginacion (2019); Psycho-
machia I. De Christo et Antichristo (2021) y Metanfetafisica. Ensayo de
sobredosis ontoldgica (2023). Ha recibido una mencién especial por el
libro La mdquina dptica (Premio Nacional de ensayo filoséfico, pro-
duccién 2016-2019, Ministerio de Cultura de la Nacion), asi como una
distincién por el ensayo “El profeta y el ventrilocuo” en el II Concurso
Filosofia Sub-40 organizado por CCEBA, Oficina Cultural de la Emba-
jada de Espana, Direccién General del Libro y Promocion de la Lectura
GCBA, 2016.

205


https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/library?a=d&c=proyecto&d=Jpy1136
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/library?a=d&c=proyecto&d=Jpy1136
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/library?a=d&c=proyecto&d=Jpy1070
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/library?a=d&c=proyecto&d=Jpy1070
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/library?a=d&c=proyecto&d=Jpy1070

Quienes escriben

Estefania Santiago

Profesora y licenciada en Comunicaciéon Audiovisual por la Facul-
tad de Artes, Universidad Nacional de La Plata. Master en Fotografia
Documental y Artistica (Beca talento, TAI-URJC, Espana). Master
en profesiones artisticas (Beca Acciona, Escuela Sur-UC3, Espana).
Artista de practicas hibridas; construye sus investigaciones poéticas
a través de intervenciones en la esfera publica y la vinculaciéon con
otros agentes. Utiliza como herramientas principales la instalacion,
la mediacidn, la imagen y el texto. Obtuvo la Residencia semestral del
Centro de Residencias Artisticas Matadero Madrid (2024), la beca in-
dividual de Artes y Educacion de la Fundacion Miré Mallorca (2021), 1a
beca Activar Patrimonio del Ministerio de Cultura Argentino (2020) y
del Fondo Nacional de las Artes (2014); y las becas PAR (2019) y Fondo
Nacional de las Artes (2019-2021) con la colectiva MUCA. Particip6 en
las residencias Gullkistan, Encontro de Artistas Novos, Cantera-Taba-
calera, El Cortijo, Ababol, entre otras. Su obra formo parte de nume-
rosas exposiciones individuales y colectivas, festivales y congresos en
paises como Argentina, México, Espana, Estados Unidos, Dinamarca
y Turquia. Actualmente forma parte de la colectiva MUCA y de la Red
Politicas y Estéticas de la Memoria.

Silvia Solas

Profesora y doctora en Filosofia por la Universidad Nacional de
La Plata (UNLP). Area de investigacion: filosofia de la imagen; el
pensamiento de Merleau-Ponty. Profesora titular de Introduccién a
la filosofia y profesora adjunta a cargo de Estética, del departamento
de Filosofia de la FaHCE-UNLP. Ha dictado seminarios de grado y de
posgrado en dicha facultad, en la Universidad Nacional de Quilmes y
en universidades de Brasil, Ecuador, Francia. Publicaciones recientes:
“La philosophie est partout. Le coté philosophique de l’art et I’ex-
pression ‘non-philosophie’ de Merleau-Ponty” (2023); “;Filosofia o
no-filosofia?: ésa no es la cuestiéon” (2020); Actas del Coloquio Inter-

206



Quienes escriben

nacional Sobre el pensamiento de Merleau-Ponty (comp., 2018); Sur la
philosophie des images de Frangois Soulages (2017). Dirige proyectos de
investigacion sobre cuestiones de imagen en perspectiva filos6fica en
la UNLP desde 2008 a la fecha. Directora del programa de extension de
Educacién para adultos mayores (FaHCE-UNLP, 2010-2014). Directo-
ra del departamento de Filosofia (FaHCE-UNLP, 2014-2022). Directo-
ra de la Revista de Filosofia y Teoria Politica (FaHCE-UNLP, 2014-2021).

Andrea Veronica Vidal

Profesora de Filosofia por la Facultad de Humanidades y Cien-
cias de la Educacion de la Universidad Nacional de La Plata (FaHCE-
UNLP). Doctoranda en la Facultad de Humanidades y Ciencias de la
Educacién (FaHCE-UNLP). Docente-investigadora del Instituto de In-
vestigacion en Humanidades y Ciencias Sociales (IdIHCS-UNLP/Coni-
cet) y del Centro de Investigacién en Filosofia (CleFi-FaHCE-UNLP).
Se especializa en problematicas referidas a la ontologia relacional, la
fenomenologia de la carne, las epistemologias criticas, la naturaleza,
la memoria y su relacién con la imagen en la ciencia y el arte. Ac-
tualmente se desempena como profesora adjunta de Introduccion a
la filosofia (FaHCE) y en la sede Chivilcoy de la Facultad de Psicolo-
gia (UNLP), y es jefa de trabajos practicos de Filosofia de las Ciencias
(FaHCE-UNLP). Integrante de dos proyectos de investigacién acredi-
tados en IdATHCS-UNLP: “La imagen y lo imaginario como hébitat filo-
sofico. Filosofar desde la no-filosofia” y “Epistemologia de las ruinas.
Debates contemporaneos en torno a la trama ser-saber-actuar”.

207



Presentamos en este volumen una serie de trabajos sobre la
imagen visual y los cruces posibles con los problemas de la
verdad y del tiempo en su incidencia sobre lo imaginario y la
expresion. Las diferentes cuestiones que surgen en torno a
estos problemas abren interrogaciones en clave filoséfica
desde perspectivas disciplinares variadas: desde la Filosofia
del Arte, la Antropologia Filoséfica, la Ontologia, la Filosofia
Politica, hasta la Historia del Arte, la Filosofia de la Educacién
y la Pedagogia. Se entrelazan, de este modo, preguntas sobre la
historia de las imdgenes, sobre lo imaginario en tanto campo
limite y de disrupcién, sobre las posibilidades de la expresion
como paradoja entre lo silencioso y lo decible, sobre la imagen
en la literatura y sus alcances filoséficos, sobre el arte de
vanguardia y los debates sobre el fin del arte, sobre lo
audiovisual y su potencia narrativa, sobre la fotografia como
escenario en que conviven presente y pasado, sobre la
institucién escolar como centro de disputa de sentidos.

G

Estudios/

Investigaciones EDICIONES
96 DELAFAHCE

ISBN 978-950-34-2607-4




	TAPA
	Índice 
	Prólogo
	Parte I
La imagen en la filosofía de Merleau-Ponty
	La historia de las imágenes: encuentros
entre Merleau-Ponty y Didi-Huberman
	Silvia Solas

	La paradoja de la expresión y las relaciones
entre naturaleza y cultura. Observaciones sobre el giro ontológico en la obra de Merleau-Ponty
	Andrea Vidal


	Parte II
La imagen en la filosofía de Hegel
	La imaginación en la “Anthropologie” de Hegel
	Germán Prósperi

	La función de la figura de Antígona
en la Fenomenología del espíritu:
entre la especulación filosófica
y la ilustración literaria
	María Luján Ferrari

	Vanguardias y neovanguardias:
el problema del fin del arte
	Alejandra Bertucci


	 Parte III
Imagen fotográfica e imagen fílmica
	La imagen de sí a partir de los modelos
de identificación educativos
	Juan Luque

	Apuntes para el “fuera de campo”. Heidegger
y las botas de campesino de Van Gogh
	Milagros Kruk

	El sueño se convertirá en barro.
Memoria, afectos y nuevas narrativas
	Estefanía Santiago


	Quienes escriben 
	CONTRATAPA

